

🗻 திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 👡

சிவமயம்

எட்டாவது

# திருமந்திர மாநாட்டு மலர்

[சார்வரி - தை]

2052

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடு துறை ஆதீனம் 21-வது குருமகாசந்நிதானம்

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரியசுவாமிகள் அவர்கள் கட்டளேயிட்டருளியபடி

வெளியிடப்பெற்றது.

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

சிவமயம்

### குருமரபு வாழ்த்து

கயிலாய பரம்பரையில் சிவஞான போதநெறி காட்டும் வெண்ணெய் பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பானு வாகிக் குயிலாரும் பொழில்திருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன் சயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு நீடூழி தழைக மாதோ.

— ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.



திருக்கயிலாயபரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்தோன்ருவது குருமகாசங்கோனம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

## பதிப்புரை

ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக மூர்த்திகளின் திருவருள் துணேக் கொண்டு, அவர்கள் குருபூசைத் திருநாளாகிய மகரத்தலே நாளேஒட்டி, வழக்கம்போல் சென்ற சார்வரி ஆண்டிலும் எட்டாவது - திருமந்திர மாநாடு நடைபெற்றது.

மா நாட்டில் சொற்பொழிவாளர்கள், தம் நீண்ட நாள் அநுபவத்தைக்கொண்டு வே தாகம சாத்திர தோத்திர வரம்பிலே நின்று திரட்டிய பல கருத்துக்களே, மக்களணே வரும் புரிந்துகொள்ளத்தக்க எளிய இனிய நடையிலே பேசுகின்ருர்கள். அக்கருத்துக்களே அணேவரும் கேட்டுத் தமது வாழ்க்கை அநுபவத்தோடு ஒட்டிப் பயன் எய்து கின்ருர்கள். இந்த அநுபவத்தை மா நாட்டில் கலந்து கொள்ளாத ஏனேயோரும் அடைந்து உய்யவேண்டும் என்ற கருணதோக்காலும், ஆண்டுதோறும் எத்தகைய புதுமையான கருத்துக்கள் - சிவா நுபவச் செல்வங்கள் வெளிவந்துள்ளன என்று திருமந்திர ஆராய்ச்சியின் உணர்ச்சிப்பெருக்கை அறிந்துகொள்ளும் நோக்குடனும் வழக்கம்போல் மா நாட்டுச்சொற்பொழிவுகள் அனேத்தும் தொகுத்து, மலராக வெளியிடப்பெறுகின்றது.

சைவத்தமிழ் உலகம் இந்த வெளியீட்டைப்பெற்று, போற்றி மகிழுமாக. ஸ்ரீ நமசிவாயமூர் த்திகள் தோத்திரம்:

இரு தய நாப்பண் அஞ்செழுத் துருவின் இறைவனே உயிர்க்கொலே செயாமை அருள்பொறி அடக்கல் பொறைதவம் வாய்மை அன்பு அறிவு என்னும் எண்மலர்கொண்டு ஒருமையொடு அருச்சித்திடுக என்று அடியர்க்கு ஒள்ளிய தீக்கைசெய்து உணர்த்தத் திருஅமர் துறைசை உறையருள் குருவாம் திருநமச்சிவாயர் தாள் போற்றி.

– ஸ்ரீ மா தவச்சிவஞானயோகிகள்

ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளுக்கு வணக்கம் கூறும் முறையில் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான யோகிகளால் பாடப்பெற்றது இச்செய்யுள். ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தை இன்றைக்குச் சுமார் ஐந்நூறு ஆண்டுகட்குமுன்னர்த் தோற்றுவித்த தெய்வீக அருளாளர் ஆவர். இவர்கள் கண்ட ஆதீனம், தென்னுட்டில் பலகோடி மக்களுடைய ஞானத்தையும் சமய உணர்ச்சியையும் நன்னெறியையும் நிஃபெறச்செய்வதற்கும் வளர்ப் பதற்கும் துணேயாக இருந்துகொண்டிருக்கிறது. இவர்களால் கட்டணேயிடப்பெற்ற நற் செயல்களும் இன்றுவரை நடைபெற்றுவருகின்றன.

நாட்டிலும் மக்கள் உள்ளத்திலும் எத்தணேயோ மாறுபாடுகள் தோன்றினும், குரு மூர்த்திகளுடைய கட்டளேயும் திட்டமும் எள்ளளவும் மாறியன அல்ல. எடுத்துக்காட்டாகத் திருமடத்தின் திருமடைப்பள்ளியை மூர்த்திகள் அமைத்து, அதில் பொருத்திய நெருப்பு அணேயாமல் நின்று என்றும் அடியவர்களுக்கு அமுதளிக்கவேண்டும் என அருளிய திருமொழி இன்றும் உண்மையாக இருந்துவருவது உலகம் அறிந்ததே. இந்த ஐந்நூறு ஆண்டுகளில் நிகழ்ந்த மாறுதல்களும், பஞ்சமும் எவ்வளவோ ஆயினும் இத்திரு மடத்திலும் இதன் கிணமடங்களிலும் இன்றுவரை பசிப்பிணி ஒன்று உண்டு என்பதை எவரும் அறியார். இத்திருமடம் எந்த நல்லநோக்கங்களுடன் தோன்றியதோ அந்த நோக்கங்கள் இன்றும் இங்கே நிறைவேறிவருகின்றன.

ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள், சங்கரர் இராமாநுஐர் ஆகிய இவர்களுடன் வைத்து எண்ணக்கூடிய ஒருபெரிய தத்துவஞானி ஆவார்; இந்தத் திருமடத்தின் தம்பிரான்களில் ஒருவரும் ஆவர்.



ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள்



திருவாவடுதுறை ஸ்ரீ கோமுக்தீஸ்வரர் ஆலயம்

#### தலச்சிறப்புக்கள் :

சிவபெருமானுடைய ஆணேயால் பசுவடிவத்தைப்பெற்ற உமாதேவியார் இந்தத் தலத்துக்கு வந்து, சிவபெருமாணப் பூசித்துப் பசுவடிவம் நீங்கப்பெற்ருர். திருமூல நாயனர் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் இத்தலத்திலே சிவயோகமிருந்து திருமந்திரமாலேயை (மூவாயிரம் மந்திரங்களே) அருளிச்செய்தார். போகநாதசித்தருடைய மாணவராகிய திருமாளிகைத்தேவர், ஆசிரியருக்குத் தொண்டு செய்திருந்து அருள்பெற்று, சைவ ஸ்தாபனம் செய்து மேலும் பல அற்புதங்கள் செய்து விளங்கினர். தாம் தவஞ்செய்தமை யினை பிற்காலத்து நவகோடிசித்தபுரம் என வழங்கப்பெறும் இங்கு நவகோடி சித்தர்கள் சிவஞானம்பெறத் தவம் செய்தனர். சைவசமயாசாரியர்கள் நால்வருள் முதல்வரான ஆளுடையபிள்ளேயார் தமது தந்தையார் யாகம் செய்யும்பொருட்டுத் தேவாரத்திருப் பதிகம்பாடி ஆயிரம்பொன் பெற்றனர். தமது கட்ட2ளயின்படியே தேவர்கள் படரரசு மரங்களாக, சிவபெருமான் அம்மர நிழலில் எழுந்தருளினர். மகப்பேறு கருதி வந்து வழிபட்ட முசுகுந்தமன்னருக்கு இறைவன் இதனேத் திருவாரூராகவும், தம்மைத்தியாகேசப் பெருமாளுகவும் காட்டிப் புத்திரப்பேறும் அளித்து, புத்திரத்தியாகர் என்னும் பெயருடன் வீற்றிருந்தருளினர். தருமதேவதை தம்மை வழிபட, பெருமான் அதனே இடபமாகக் கொண்டதன்றி, தம் சந்நிதியில் அரசமரநிழலில் கோயில்கொண்டிருக்கும்படி அதற்கு வரமும் தந்தார். தேவர்களும் முனிவர்களும் வேண்டிக்கொள்ள அந்த வேண்டுகோளே ஏற்றுப் போதியம்பலத்திலே சிவபெருமான் மகாதாண்டவம் புரிந்து அருளினர். சில முனிவர்களுக்குச் சிவஞாறேபதேசம் செய்தருளினர். சில அந்தணர்களுக்கு வேதத்தை அருளிச்செய்தனர். போகநாத சித்தர், நவகோடி சித்தர் முதலிய சித்தர்கள் விரும்பிய வண்ணம் அவர்களுக்கு அட்டமாசித்திகளேயும் பிறவற்றையும் அருளினர். இதுபோன்ற அற்புதங்கள் பல இத்தலத்திலே நிகழ்ந்தன. சித்தர்கள் பலர் இங்கே எப்போதும் வசிக் கின்றனர் என்று ஐதிகமும் உண்டு.



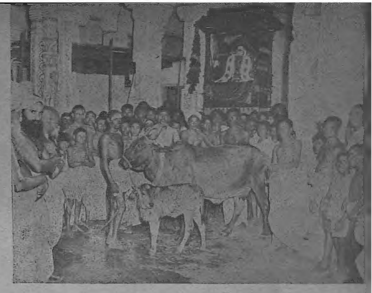
திருவாவடுதுறை ஆதீன மடாலயம்

நாட்டில் மடங்கள் :

அன்றுமுதல் நாள்தோறும் நாள்தோறும் அண்ணல் அடியரள விறந்தபெயர் வந்தவர்கள் எல்லாம் சென்றுறையத் திருமடங்கள் திருமடங்கள் தோறும் திருவிளக்கு அங்கு அவர்சாத்த உள்ளுடை மேற்போர்வை துன்றியசெந் நெலின்அடிசில் கன்னல் நறுங் கனிகள் தூயஅறு சுவைக்கறிநெய் தயிர்திரண்ட பால்தேன் நன்றுதிருப் பண்ணியந்தண் ணீரமுதம் அடைக்காய் நரபதி ஏவலின் அமைச்சர் நாள்தோறும் நடத்த.

— ஸ்ரீ உமாபதிசிவாசாரியார்.

திருக்கயிலாய பரம்பரை த் திருவாவடு துறை ஆதீனம் போற்றிவருகின்ற சித்தா ந்த உண்மைகளே உலகிற்கு உதவியருளிய சந்தாஞசாரியர்களுக்குள் நான்காமவராய் இன்றைக்கு அறு நூறு ஆண்டுகட்குமுன் எழு ந்தருளியிரு ந்தவர் ஸ்ரீ உமாபதிசிவாசாரிய சுவாயிகள். பன்னிரண்டாம் நூற்ருண்டில் நிகழ் ந்தவரலாற்றை அடிப்படையாகக்கொண்டு அவர்கள் அருளிச்செய்த சேக்கிழார்புராணத்தில் உள்ளது இச்செய்யுள். சேக்கிழார் அருளிய பெரியபுராணம் சோழ அரசர்களின் உள்ளத்தை உருக்கிய காரணத்தால், சோழ அரசர்கள் சோழ நாட்டில் பல திருமடங்களே நிறுவிஞர்கள். அந்தத் திருமடங்களே ஸ்லாம், தக்துவ ஆராய்ச்சியில் ஈடுபடுகின்ற முனிவர்கள் தங்கும் இடங்களாக ஆயின. முனிவர்கள் தங்கள் ஆராய்ந்துகண்ட உண்மைகளேயெல்லாம், தமிழ் நாட்டிற்குத் தத்துவசாத்திரங் களாகவும் சமயக்கோட்பாடுகளாகவும் வழங்கிரைகள். அவையே, நாட்டில் அரசியல் மாறுதல்களும் அமைதி இன்மையும் ஏற்பட்டகாலத்து மக்கள் மக்களாக வாழ்வதற்குப் பெரிதும் உதவிபுரிந்தன.



திருமூலதேவர் உத்வைம்

கயிலாயத்து ஒரு சித்தராய் நந்திதேவர் திருவருஃாப்பெற்ற சிவயோகி, தலயாத் திரையாகப் பொதியமஃ நோக்கி வருகிறபோது, திருவாவடுதுறைக்கு வந்து பெருமாஃன வழிபட்டு அருகிலுள்ள சாத்தனூரை அடைந்தார்; அங்கு இறந்து கிடந்த பசுமேய்ப் போனுகிய மூலன் என்னும் இடையன் உடலில் புகுந்து மூலராக எழுந்தார் என்பது வரலாறு. இப்படி மூலராக எழுந்தவுடன் எஜமான் இறந்த துக்கத்தால் கதறிய பசுக்கள், ஆனந்த மேலீட்டினை மோந்தன; நக்கின; கணேத்தன; துள்ளிக்குதித்தன. எப்படி எப்படியோ சந்தோஷத்தைக் காட்டிக்கொண்டன. மூலராகிய சிவயோகியும் மகிழ்வோடு பசுக்க மேய்த்தார்; அவைகளேக் காவிரித்துறையிலே நீர் அருந்தச்செய்தார்; வெயில் நேரத்தில் நிழலுள்ள இடத்தில் தங்கச்செய்து பாதுகாத்தார். மாஃநேரம் வந்ததும் பசுக்கள் கன்றுகளே நிணத்துக்கொண்டே வீடுகளே நோக்கி நடந்தன. அவை தத்தம் வீடுகளே அடையும்வரை மூலரும் பின்னே தொடர்ந்து சென்குர். இப்படி மூலர் அன்று மேற்கொண்ட பசுப்பணியும் முடிந்தது.

இப்படியாக பசுப்பணி முடிந்தபிறகு, திருவாவடுதுறையில் அரசமரத்தின்கீழ் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் யோகத்திலிருந்து, அருந்தமிழ் மூவாயிரம் அருளினர்; திருமூல தேவநாயஞர் என்று சிறப்பிக்கப்பெற்ருர். அருந்தமிழும் திருமந்திரம் என்ற பெயருடன் திகழ்கிறது.

இத்தகைய மிகச்சிறப்போடுகூடிய திருமூலதேவநாயனருக்கு, ஸ்ரீ கோமுக்கீஸ்வரர் கோயிலில் ஆண்டுதோறும் நடைபெறுகிற மகோத்ஸவ இரண்டாந்திரு நாளில், தனிச் சிறப்புச் செய்யப்பெறுகிறது. அன்றுகாலே திருவீதியுலாவில் பெருமானுடன் திருமூல தேவநாயனுரும் எழுந்தருளுகிருர். அவர் மேற்கொண்ட பசுப்பணியின் நினேவாக அவருக்கு முன்பு ஒரு பசுமாடு கன்றுடன் கொண்டுசெல்லப்பெறுகிறது. திருவுலா முடிந்து ஆலயத்தை அடைந்ததும் சந்நிதியில் ஆதீன ஓதுவாமூர்த்திகளால் திருமூலர் வரலாறு வாசிக்கப்பெறுகிறது. உடனே கோபூஜை நடைபெறுகிறது. பிறகு தீபாராதணே தரிசனம். இப்படி நிகழ்கிற திருமூலர் உத்ஸவக்காட்சி இது. முன் முட்நாள் தலேமையுகை

திரு. தெ. பொ. மீனுட்சிசுந்தரம் பிள்ளே அவர்கள்

அகத்தியம்:

திரு, மீ. பா. சோமு அவர்கள்

53

பதிவலியில் வீரட்டம் எட்டு:

திரு. கி. வா. ஐகக்காதன் அவர்கள்

59

இலிங்க புராணம்:

தருப்புகழ் திரு. தா. ப. வேங்கட்சுப்பிரமணியம் அவர்கள்

64

தக்கன் வேள்வி:

திரு. கே. ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள்

68

#### திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

### எட்டாவது திருமந்திர மாநாட்டு நிகழ்ச்சிகள்

திருத்தொண்டத்தொகையில் 'பிரான்' எனச் திறப்பித்துப்பேசப்பேற்றவர்கள் இருவர். ஒருவர் 'எம்பிரான்'; அவர் திருஞானசம்பந்தர். மற்ருருவர் 'நம்பிரான்'; அவர்தான் திருமூலதேவர். திருத்தொண்டர்கள் வரிசையில் திருமூலதேவர் பின்னவ ராக எண்ணப்படினும் காலத்தால் எல்லாரினும் முற்பட்டவர். இவர் சிவனவடுதண் டுறையில் சிவபோதிநீழலில் அரனடி நாடோறும் சிந்தைசெய்து சிவாகமங்களேச் செந்தமிழில் ஆக்கியவர். இச்செந்தமிழே பன்னிரு திருமுறைகளுள் பத்தாந்திருமுறை யாகிய திருமந்திரமாக விளங்குகிறது.

திருமக்திரம் இருக்குமிடம் தெரியாமையால் இதை யாரும் அறிக்துகொள்ள முடியவில்லே, பல ஆண்டுகள் சென்றன. தலயாத்திரையாகத் திருவாவடு துறைக்கு வந்த ஞானசம்பந்தசுவாமிகளுக்குத்தான் திருமந்திரம் இருக்குமிடம் தெரியவந்ததுமாசிலாமணியீசர் பலிபிடத்தின் அருகில்வந்ததும் செந்தமிழ்மணம் வீசுவதை அவர் உணர்ந்தார்; பலிபிடத்தின்கீழ் மறைந்துகிடந்த மந்திரத்தை எடுத்து வெளிப்படுத்திறர், இந்த நிகழ்ச்சி ஏழாம் நூற்ருண்டில் நடந்ததாகப் பெரியோர் கூறுவர்.

இப்படித் திருமந்திரம் வெளிப்பட்டு ஒன்றிரன்டல்ல; சுமார் ஆயிரத்து இருநூறு ஆண்டுகளுக்குமேல் காலம் கடந்துவிட்டது. ஆயினும் இத்திருமந்திரத் திருமுறை வழிபாட்டுக்கு உரியதாக இருந்துவந்ததேயன்றி, திரு முறையுள் புகுந்து ஆராய்ந்து அறிந்து அநுபவித்துப் பிறரையும் அநுபவிக்கச்செய்வார் இதுவரையில் இவ்வுலகில் அரியராகவே இருந்துவந்தனர்.

'வளப்பில் கயில் வழியில் வந்தேனே' என்று தன் வரலாற்றைச் சொல்லிக் கொள்ளுகிருர் இருமூலர். ஆகவே அக்கயில்பரம்பரையில் - மேய்கண்ட சந்தான உபதேசவழியில்வந்த அருட்குரவர் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள். இத்திருவாவடு துறை ஆதீன ஆதிகுருமூர்த்திகள் அவர்களே. அவர்களுக்குப் பின்னே, இப்போது ஞான பீடத்தில் இருபத்தொராவது குருமகாசந்திதானமாக எழுந்தருளி, அருளாட்சி செலுத்தி வருகின்றவர்கள் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சப்பிரமணியதேசிகபரமாசாரிய சுவாமிகள். இவர்கள் திருமந்திரத்தை அனேவரும் அறிந்து அநுபவித்து உய்யவேண்டும் என்ற திருவுள்ளம் கொண்டவர்கள். திருமந்திரம் நாடுக்கும் பரவப் பலவகையில் இவர்கள் பணி புரிந்து வருகின்ருர்கள் என்பதை இன்றைக்குச் சைவச்செந்தமிழுலகம் நேரில் கண்டு மகிழ்கிறது; திருமந்திரத்தைப் படித்து, நன்கு அறிந்து அநுபவித்தும் வருகிறது.

திருமுந்திரப்பணிகள் பலவற்றுள் - மாநாடு நடத்துவ நும் ஒன்ருகும். இம்மாநாடு ஆண்டுதோறும் மகரத்தலோட் குருபூறைவிழாத் தொடக்கத்திலே முதல் மூன்று நாட்களிலும் நடத்தப்படுகிறது. அதுவும் ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ குருமகாசந்நிதானம் அவர்கள் திருமுன்பு நடந்துவருவது மிகமிகச் சிறப்புடையதொன்கும். குருமகாசந்நிதானம் அவர்களின் அருளாணேவழிநின்று பேரறிஞர்கள் திருமந்திர அமுதத்தை அன்பர்கள் உளங்கொள வாரி வழங்கி வருகிருர்கள். அந்தமுறையில் இவ்வாண்டு ஒன்பதாவது திருமந்திர மாநாடு நடைபெறுகிது.

எட்டாவது திருமந்திர மாநாடு சென்ற சார்வரி ஆண்டு தைத்திங்கள் முதல் நாள் (14—1—1961) சனிக்கிழமை தொடங்கி மூன்றுநாட்களிலும் மிகச்சிறப்பாக நடைபெற்றது. நீ-ல-ஸ்ரீ குருமகரசந்நிதானம் அவர்கள் அடியார்கூட்டங்களுடன் எழுந்தருளியிருந்தார்கள். அன்பர்கள் பலரும் குழுமியிருந்தனர். ஆதீனத்துத் தேவார இசைப்புலவர்கள் திருமுறை ஓத மாநாடு தொடங்கியது.

பேராசிரியர் திரு. லெ. ப. கரு. இராமநாதன்செட்டியார் அவர்கள் மாநாட்டுத் திறப்பாளராக இருந்து திறப்புரை நிகழ்த்தினர்கள். தொடக்கநாளன்று டாக்டர் திரு. T. M. P. மகாதேவன் அவர்களும், இரண்டாம்நாள் சிவழர் ஈசானசிவாசாரியார் அவர்களும், மூன்ரும்நாள் பேராசிரியர், திரு. தெ. பொ. மீனுட்சிசுந்தரம் பீள்ளே அவர்களும் தல்மை வகித்துப் பேருரை நிகழ்த்தினர்கள். அவர்கள் எல்லோருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசந்நிதானம் அவர்கள் பெரன்னடைபோர்த்தி மலர்மாலேசூட்டி ஆரி அருளினர்கள்: புலவர்பெருமக்கள் பலரும் குறித்த தல்ப்புக்களில் நின்று, அவ்வத்தலேப்புக்களில் அடங்கியுள்ள திருமந்திரப்பாடல்களின் கருத்தை விளக்கிப் பேசினர்கள்.

ஏழாவது ஆண்டு திருமந்திரமாநாட்டுச் சொற்பொழிவுகள் அடங்கிய மலர், திருமந்திரக்கட்டுரை - இரண்டாம்தந்திரம் முற்பகுதி என்ற இரண்டு வெளியீடுகளும் வழங்கப்பெற்றன.

திருச்சிற்**ற**ம்பலம்



திருமந்திரமாநாடு - தொடக்கநாள்

## தொடக்கநாள் பேருரைகள்

இறப்புரை :

பேராசிரியர்,

திரு. லெ. ப. கரு. இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள்,

நமது பெருமதிப்பிற்கு உரிய ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசக்கிதானம் அவர்களுக்கு எனது வணக்கம் உரியதாகும்.

இன்ற இத்நிருமந்திர மாநாட்டிற்குத் தல்மை தாங்க இரக்கும் அன்பிற் சிறந்த டாக்டர் மகாதேவன் அவர்களே! அவையில் குழுமியிருக்கும் டெரியோர்களே! நமது குருமகாசந்நிதானம் அவர்களின் அருள் கட்டனப்படி இந்த எட்டாவது திருமந்திர மாநாட்டைத் தொடங்கிவைக்கும் பேறு எனக்குக் கிடைத்தது குறித்து நான் மிக்க மகிழ்ச்சியடைகிறேன்.

தருடிலர் தருமக்கிரம், தமிழ்மொழியில் உள்ள ஞான நூல்களுள் முதன்மையானது: பழமையானது; பேரறிஞர்களும் பொருள் உணர்தற்கியலாத அரிய உட்கருத்துக்கள் பலவற்றை உடையது. இத்தகைய மெய் யுணார்வுக் கருத்துக்கள் எல்லாவற்றையும் கற்றோரும் மற்றோரும் கன்ருக உணர்ந்து உய்தல்வேண்டும் என்றும் அருள் உள்ளம் கொண்ட நம்குருமகாசக்கிதானம் அவர்கள் இதுவரை ஏழ் திருமந்திர மாளடுகவாச் சிறப்புற நடத்துவித்து, இப்போது எட்டா வது மாகாடு கடை பெறச் செய்திருப்பது நாடுமுழுதும் போற்றுதற்கு உரிய நற்பணி ஆகும், திருவாவடு துறைத் திருக்கோயிலில் தொடுந்தேர நூல் மறைந்திருந்த செய்தியை, இ. பி. ஏழாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்த இரு ஞானசம்பந்தர் அருள் உணர்வால் அறிந்து முன் வெளிப்படுத்திய கிகழ்ச்சியைக் கேள்வி யுறுகின் ரேம். அன்றமுதல் திருமந்திரநுல்

வெளிப்பட்டிருப்பினும் அந்நூற் செய்யுட் களின் அரும் பொருள்கள் பல புலனுகாமல் மறைந்து போள்ளிட்டன. இதின் அறிந்த கம் குருமகாசந்தோனம் அவர்கள், அரும் பொருள்களே வெளிப்படுத்து தற்குப் பெரும் பொருட் செலவில் எட்டு ஆண்டுகளாகத் இருமந்தேர மாகாட்டை கடத்து கிப்பதையும் அதுபற்றிய மாநாட்டு மலர்களேயும் இரு மத்திர விளக்கம்பற்றிய பல நூல்களேயும் வெளியிடச் செய்து வருவதையும் நாம் என்னும்போது அன்று இந்நூல் வெளிப் படுத்திய இந்நூனைசம்பந்தரே பொருளயும் வெளிப்படுத்த இன்று தோன்றியருளியுள் ளாரோ என்ற எண்ணம் எழுகின்றது.

இந்த மாநாட்டில் கலந்துகொள்ளச் சிறந்த தல்லர்களும், நல்ல சொற்போழிவா எர்களும் அறைக்கப் பெற்றி நப்பது நாம் வரவேற்றற்குரியது நம்குருமகாசந்தோனம் அவர்களின் கஸ்றேட்டம் திருமந்திரத்தி நிடத்தே சென்ற நாள்முதல், திருமந்திரப் பெருமையும், அதனேக் கற்போர்தொகையும் மிகவளர்ந்து கொண்டுதான் வருகின்றன. அன்மையில் சைவசிந்தாள் வருகின்றன. அன்மையில் சைவசிந்தாள் வருகின்றன. அன்மையில் சைவசிந்தாள் வருகின்றன. கழகத்தார் வெளியிட்ட திருமந்திரக் கதரப் பட்டுக் கட்டட நூல் ஒன்றக்கு அதன் கட்டடச் சிறப்புக்காக நமது இந்திய அரசாங்கம் முதற்பரிசு வழங்கியிருக்கும் செய்தியையும் மிக மடிழ்ச்சியுடன் இங்கே குறிப்பிடலாம் என்று சீலேக்கேறேன்.

திருமந்திரத்தை இயற்றியருளிய கம் திருமூலரைப் பாராட்டிப்பாடிய பெரியோர் பலராவர். சுத்து மூர்ந்தி நாயனர், தாம் இயற்றிய இருந்தொண்டத் தொகையில், "நம்பிரான் இருமூலன் அடியார்க்கும் அடி யேன்" என்ற போற்றியுள்ளார். நமது இந்துலரையும், திந்ஞானசம்பந்தரையுமே பிரான்' என்று அவர் குறிப்பிட்டுள்ளார்; இருமூலரை நம்பிரான் என்றம், இருஞானசம்பந்தரை எம்பிரான் என்றம், இருஞானசம்பந்தரை எம்பிரான் என்றம் அவர் சுறி யுள்ளார். பிரான் என்பதற்கு இறைவன் என்ற பொருள் உண்டு இருஞானசம்பந்தர் இறைவவின் திநக்குமாரர் என்றகூறம் மரபும், திநூலர் கயிலாயத்தில் இந்தே சிவயோசிகளுள் ஒருவர் என்று கூறும் வரலாறும் இவ்விருவரையும் பிரான் என்று கூறியதற்குக் காரணங்களாகக் கருதலாம்.

அறபுத் நமூன் று அடியார்களில், முதலி லுள்ள ஆறு இருமுறைகளே இயற்றியருளிய இருனான சம்பந்தரும், திருநாவுக்கரசரும் இரு என்ற அடைமொழியுடன் கிறப்பாகப் பெயர் வழங்கப் பெறதல்போலப் பத்தாம் திருமுறையை இயற்றியருளிய திருமூலரும் 'திரு' என்ற அடைமொழியுடன் பெயர் வழங்கப்பேறுவது குறிப்படத்தக்கதாம். அறபுக்குவன்ற அடியார்களில், இரு என்ற அடைமொழியுடன் பெயர் வழங்கப் பெறு வோர், இம்மூவரே அன்றி இன்னும் ஐவர் உள்ளனர். அவர்களாவார்-திருமீலகண்டர். திருள்ளேப்போவார், திருக்குறிப்புத்தொண் டர், இருக்லகண்ட யாழ்ப்பாணர், இருக்ல கக்கர் என்றும் ஐவராவர். இவர்களுள், இருகீலகண்டர். இருகானப்போவார், இருக் குறிப்புக் தொண்டர், நிருகீலகண்ட யாழ்ப் பாணர் ஆகிய இந்தால்வரும் திரு என்னும் அடைமொழியுடன் பெயர் வழங்கப் பெற தற்குக் காரணம், இவர்கள் நால்வரும் தர்ழ்த்தப்பட்ட வகுப்பினராதலின் இவர் களே உயர்த்துக் ! கூறுதல்வேண்டும் என்று கரு இயதாக இருக்கலாம். திருக்லக்கர் அந்தணராயிறும் தாழ்த்தப்பட்ட வகுப்பி னராகிய பாணரைத் தம் நடுவீட்டில் வேதி கைப்பக்கத்தில் தங்கச்செய்து உயர்த்திய பெருமை கருடுயே இவரும் இரு என்னும் அடைமொழியுடன் பெயர் வழங்கப்பேற் றிருக்கலாம். இந்த ஐவருடைய பெயர் களும், தொன்டுகளும் சுந்தரமூர்த்தி எய ஞர். சும்போன்டார் சம்பி, சேக்கிழார் ஆகியோரால் இரு என்ற சிறப்பிக்கப்பெற் றிருந்தலும் குறிப்பிடத் தக்கது. பின்வந்த தாயுமானர்,

ுசக்கர வர்த்தி தவராச யோகியெனும் மிக்கதி ஒருகள் அநள் மேவுநாள் எந்தாளோம

என்று ஈ**ம்** திருமூலரை உள**மாரப்பா**ராட்டி யுள்ளார்.

மேலும், "சூலன் மரபில்வரும் மௌன குருவே" என்ற தாயுமானர் கூறவதி லிருந்து திருமூலர் வழியாக வந்த ஆசிரியர் மாணவர் மரபு இருந்த செய்தியும் நமக்குத் தெரிசிறது. திருமூலருடன் கல்வி பயின்ற ஒருசாலே மாணவர் இவர் உள்பட எண்மர் என்.றம், திருமூலர், தாம் இயற்றிய திரு மந்திரத்தின் மெய்ப்பொருளே மாலாங்கள் முதலிய தமது மாணவர்கள் எழுவருக்கு, அறிவுறுத்தினர் என்றும், அம்மாணவர்கள் எழுவரும் தனித்தனியே மடம் அமைத்துக் கொண்டு தம் சுருகுறி பரவச்செய்தனர் என்றும் அகச்சான்றுகள் கூறும்.

நம் திருமூலர், மூலர் என்ற தம் பெய ருக்கு ஏற்பச் சமய ஒழுங்குகட்கெல்லாம் மூலமாய் விளங்குபவர். மூலன் என்ற பெயர் பழமையானது. மூல நட்சத்தேர் காரணமாக முதலில் ஒருவருக்குப் பெயர் ஆகிப் பின்பு பலருக்குப் பெயராகியதோ, வேரு என்பது ஆராய்தற்கரியது. சங்கப் புலவர் பெயர்களில் ஆவூர் மூலங்கேழார், ஐயூர் மூலங்கிழார், மாமூலனர், மூலங்கேர ஞர் ஆகிய பெயர்கள் காணப்படுகின்றன. தொல்காப்பியப் பொருளதிகார உரையில் ஓரிடத்தில் (குத்திரம் 75) நச்சினர்க்கினியர், "யோகிகளாய் உபாயங்களால் முக்காலமும் உணர்த்த மாமூலர் முதலியோர்" ஏன்ற எழு இருப்பதும் காம் கீனத்தற்குரியது. மாமரத்து அடியில் இருக்கும் எகாம்பர காதன் பெயரே மாமூலர் என்று வழங்கியது போலும்' என்ற டாக்டர் உ. வே. சாமிகாத ஐயர் எழு திரேப்பதும் குறிப்பிடத்தக்கது. திருமூவருக்குச் சதாசிவ முனிகள் என்றும் பெயரும் உன்டு என்ற கூறுவர். ''கந்தர ஆகமச் சொல்மொழிக் தானே'' என்பதற் குச் ''சுக்தரன் ஆகமச் சொல்மொழிக் தானே'' என்று பாடம் கொண்டு, இந்த அகச்சான்று காரணமாக மூலன் உடகிற் புருவதன்முன் இவரது இயற்பெயர், சுந்தரகாதர் என்று கூறுவோரும் உள்ளனர்.

இருமக்திர நூலின் வரலா மம், இதன் ஆசிரியராகிய திருமூலதேவநாய குரின் வர லாறும் திருத்தொண்டத் கொகையள் ஆனு டைய மம்பிகளாலும், இருக்கொண்டர் இருவர்தா இயில் நம்பியான்டார் நம்பிகளா லும், பெரியபுராணத்துத் திருமூல நாய தர் புராணத்தில் சேக்கிழாராலும், திருத்தொண் டர் புராண சாரத்தில் உமாபதி கிவாச்சாரி யராலும், திருவாவடுதுறைப் புராணத்துள், துறைசை — சாமினதத்தம்பிரான் சுவாமி களாலும் கூறப்பெற்றுள்ளன. மேற்கூறிய நூல்களுள் காணப்படும் வரலாற்றப் பகுதி களுள் பெரும்பாலானவை ஒற்றுமையுடை யன. மேலும், பதினெண் சித்தர் நூல்கள் சிலவற்றிலும் இருமூலரின் வரலாற்றக் குறிப்புகள் சில காணப்படுகின்றன. இவை யன்றித் இருமக்திரமாலேயில், பாயிரப் பகுதி யுள் வரும் குரு பாரம்பரியம், திருமூலர் வர லாறு, இருமக்குரத்தொகைச்சிறப்பு, குருமட வரலாறு முதலியவற்றிலும் நாம் திடுமூலர் வரலாற்றினே அறிதற்குரிய அகச்சான்றுகள் பல உள்ளன. பெரியபுராணத்துள் திருமூல நாயனர் புராணத்தில் சேக்கிழாரால் விரி வாகக் கூறப்பட்டுள்ள வரலாற்றுக்குறிப்பு கள் பல, இருமந்திரத்தின் அகச்சான்றுகள் கொண்டு அமைந்துள்ளன.

> " ஞானம் முதல் நான் கும்மலர் தற்றிருமத் திரமாகுட்"

எனச் சேக்பிரார் கூறியிருப்பதிலிருந்து இந் நூலுக்குத் திருமந்திரமாலே என் நம் பெயர் இருந்தது என்பது தெரிகின்றது.

ு மூலன் உரைசெய்த மூவா யிரந்தமிழ் "

என்பதனுல் இக்நூலுக்குத் திருமூலர் இட்ட பெயர் 'தமிழ்மூவாயிரம்' என்பர்.

திருமக்டுரப் பாடல்கள் எல்லாம் ஒரே வகையான யாப்பில் அமைந்தனவே. அவை பெல்லாம் கொச்சகம் என்றும் ஒருவகை யாப்பின்பாற்படும். பின்னர் வந்த நாலா சிரியர்கள், இதனேக் கலிவிருத்தம் என்று கூறுவர். இடையிடையே பல செய்யுட்கள், அந்தாதிக் தொடையாகக் காணப்படுகின் றன. குறிப்பாக நான்காம் தந்திரத்தில், பெரும்பாலான பாடல்கள், அந்தாநித் தொடையாக அமைந்துள்ளன. இவற்றை கோக்கும்பொழுது இருமக்கொளில்மு மு அம் அந்தாதித் தொடையாகவே அமைந்திருக்க லாமோ என்ற ஒரு எண்ணமானது நமக்கு எழுதிறது. ஏனேத் திருமுறைகளில் காணப் படாத சொல்கடையும் பொருள்கடையும் திருமக்திரத்தில் காணப்படுகின்றன. காலத்து வழங்கப்படும் சித்தர்பாடல்களேப் போல் பல பாடல்கள் இந்தெடிக்குத்தில் உள்ளன. குருவின் உபதேசவாயிலாகவே உணருமாறு கம் சித்தர்கள் பொருள்களே மறைத்துக் கூறவர். மணிமந்திர மருந்துவ நூல்களில் இம்முறையைக் காணலாம்.

இருமந்திரநூல், பாயிரப் பகு இயையும், நூலின் உட்பிரிவாயிய ஒன்பது தந்திரங்களேயும், அவற்றின் உட்பிரிவாய்க் கடவுள் வாழ்த்து முதல் சர்வவியாபிவரை உள்ள இருநூற்று முப்பத்திரண்டு அதிகாரங்களேயும், அவற்றில் அடங்கிய மூவாயிரம் செய்யுட்களேயும் உடையது. சேக்கிழார், இருமூலனயனர் புராணத்தில், "ஒன்றவன் ருன் என எடுத்துப் பாடிஞர்" (செய்யுள்-26) என்று கூறியிருப்பதை காம் சேக்கும் பொழுது, இப்பாடலுக்குமுன் இப்போது

காணப்படும் 'ஐந்து கரத்த‱்' என்று தொடங்கும் விளயகர்காப்பு, எப்போது நோன்றியதோ என்றும் ஐயம் எழுகிறது.

் மூலன் உரைசெய்த மூவா மிரத்தமிழ் மூலன் உரைசெய்த முத்தூறு மந்திரம் மூலன் உரைசெய்த முப்பது உபதேசம் மூலன் உரைசெய்த மூன்றும் ஒன்குமே"

என்றபடி பாடல்களின் தொகை, இருமூலர் கமிழ்க் இருமந்திரமாலே மூவாயிரமும், திரு டிலர் திருமக்தும் முக்நூறும், திருடிலர் திருமந்தேர உடதேசம் முப்பதும் ஆகும். "சாக்குரத்தில் சிறக்கது திருமக்கிரம்; தோக் இரத்தில் சிறக்தது திருவாசகம்; திருமர்திரம் மெரத்தம் எண்ணபிரம் செய்யுட்களே யுடையது: இதனே ஊன்றிக்கவனிக்கவும் " என்று வடுறார் அடகேள் குறித்துள்ளார். இவ்வாறே சித்தர்கள் பலரும் குறிப்பிட் டுள்ளனர். திருமூலர் பெயரால் இதுவரை வெளிவந்த நூல்களும் பலவாம். அவற்றை யெல்லாம் தொகுத்துக்காணின், திருமூலர் இயற்றிய செய்யுட்கள் சற்றேறக்குறைய அளுபரம்உள்ளன. எஞ்சிய இரண்டாயிரம் செய்யுட்கள் இதுவரை வெளிவரவில்லே. அவையெல்லாம் அடங்கியதாகத் திருத்து மான இருமந்திரப் பதிப்பு ஒன்று வெளிவரு வதற்கு நம் குருமகாசக்கிதானம் அவர்கள் அவன செய்தல் வேண்டும். இருமந்துச் செய்யுட்கள் மூவாயிரம் மட்டுமே பக்காம் இருமுறையிலே தொகுக்கப்பட்டு உள்ளன. மூல்னுடைய உடலினுள் புகுந்து, அவடு துறைப் போதியின்கேழ்ச் சிவயோகத்கில் இருந்து முடிவாக அருளியவை இம்வூவா யிரமே. ஏன்ய ஐயாயிரம் செய்யுட்களேயும் இதற்கு முன்னரே இருமூலர் அருளியிருத் தல் வேண்டும். அவை, மணிமந்திர மருந்து களேயும், வாதயோக ஞானங்களேயும்பற்றி யன. அவையும், ஏனேய சித்தர்நூல்களும் நிருமக்திரத்தின் ஆராய்ச்சிக்கு மிக இன்றி புமையாகனவாம்.

'' வைத்த பரிசே வகைவகை நன்னூலின் முத்தி முடிவிது மூவா யிரத்திலே புத்திரெய் பூர்வத்து மூவா யிரம்பொது வைத்த சிறப்புத் தருமிவை தானே '' (100)

என்னும் செய்யுளும் இங்கு சினத்தற்கு உரியது. திருமந்திரம் எண்ணுயிரத்தில், திருமந்திரமாலே மூவாயிரம், திருமந்திரம் முந்நூறு, திருமந்திர உபதேசம் முப்பது ஆகிய மூன்றும் மும்மணிகளாய் முக்கண்க செனச் சிறந்தனவாகும்.

திருமந்திரத்தில் வேத ஆகமக்கருத்துக் கள் பல உள்ளன என்பர். இதற்கு ஏற்ப,

ுசிந்<sub>தை</sub>செய்து ஆகமம் செப்ப<mark>லுற்</mark> றேனே<mark>ு.</mark> (7<mark>3</mark>)

'' தத்திரம் ஒன்பது சார்வுரு வாயிரம் சுத்தர ஆகமச் சொல்மொழித் தானே '' (101)

''வேதமோடாகமம் மெய்யாம் இறைவன் நூ<mark>ல்</mark> ஒதும் பொதுவும் சிறப்புமென்று உன்னுக'' (2397)

முதலியகுறிப்புகள் இருப்பதைக்காணலாம். இருமூலர், சைவ நெறியினர் எனவும், இரு மந்திரம், ஞானம் முதலிய நான்கையும், பற்றிக் கூறம் நூல் எனவும் சேக்கிறார் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

் சைவநெறி மெய்யுணர்ந்தோர்'' (திருமூலர், 16)

எனவும்,

'' உள்ளுணர் வான ஞானம் முதலிய ஒருநான் குண்மை தெள்ளுதீந் தமிழால் கூறும் திருமூலர் '' (ஏயர்கோன், 409)

எனவும்,

'' ஞானம்முதல் தான்கும்மலர் தற்றிருமத் திரமாஸ்'' (திருமூலர், 26.)

எனவும் உள்ள சேக்கிழார் வாக்குக்கள் இக்கருத்துக்களேப் புலப்படுத்துவனவாகும். திருமக்திரத்தில் கூறப்படும் செய்திகளேப் பொதுவாகச் சைவ சித்தாந்தம், யோகப் பயிற்கு என இரண்டு பெரும் பிரிவாக நீகேக்கலாம் என்பர்.

இந்தத் தொழந்திரத்தில் உள்ள ஒன்பது குக்கிரங்களும் முறையே (1) ஈல்லொழக்கம் (2) அறவாழ்க்கை (3) போகப் புழக்கம் (4) மந்தேர நுட்டும் (5) சமய ஒழுக்கம் (()) குருகெறிசிற்றல் (7) அகப்புற உணர்வு (8) அருள் நகர்வு (9) பேராப் பெரு வாழ்வு என்னும் பொருள்களே விளக்கு கின்றன என்பர். இத்திருமந்திரம். ஒரு பெரிய க்டீக்களஞ்சியமாகும். இந்தே அறம் பொருள் இவ்ப வீட்டுநூல், உளநூல், உடல் நால். உணர்வ நால், உயிர் நால், சிற்ப நூல், கரு நூல், மருத்துவ நூல், நாடி நூல், தவ நூல். ஒழுக்க நூல், வேத ஆகம் புராண நூல், சாத்திர தோத்திரநூல், வாலாற்று நூல், மூர்த்தி தலம் தீர்த்தநூல், இல்லற துறவற இயல் நூல், விலங்கு பறவை தாவர நூல், வழக்கு நூல், சமத்துவ சமரச நூல் என்று இன்னும் பலவாருகச் சொல்லலாம்; சுருக்கமாகச் சொன்னுல், எல்லாப்பொருளும் இதன்பால் உள என்று கூறலாம்.

திருமூலர், பரக்க அருள் கோக்கமும் சாழி சமய வேறபாட்டு எண்ணம் இல்லாத உயர்ந்த கொள்கையும் உடையவர்.

ு நான்பெற்ற இன்பம் பெறுகஇவ் வையகம்'' (8J)

,, ஆர்க்கும் இடுமின் அவரிவர் என்னன்மின் '' (250)

ு ஐன்றே குலமும் ஓருவனே தேவனும்" (2104)

· ஒன்றது பேரூர் வழிஆறு அதற் நள என்றது போல இரமுச் ரமயமும்'' (1588)

என்னும் திருமக்திரப் பததிகள், இதற்குச் சான்றுகளாகும். மேலும், யாவர்க்கு மாம்இறை வற்கொரு பச்சிலே யாவர்க்கு மாம்பசு வுக்கொரு வாயுறை யாவர்க்கு மாம்உண்றைம் போநுஒருகைப்பிடி யாவர்க்கு மாம்பிறர்க்கு இன்னுரை தசனே. (202)

என்னும் பகுடு, எல்லோரையும் ஒல்லும் வகையான் கல்லன செய்யத் தூல்டும் மிக அருகையயான அறிவுரையாகும்.

திறுவர்களுக்கும் ஏற்ற முறையில் ஒளவையாரால் இயற்றப்பெற்ற கல்வழி என்னும் நூலில் உள்ள,

> பிதவர் குறவும் தி நதான் மறைமுடிவும் மூவர் தமிழும் முனிமொழியும் - கோவை தி நவர சகமும் தி நூலச் சொல்லும் ஒருவர சகம்என்று உணர்"

என்னும் (கல்வழி 40) பாடலில் இருமக்கிர மும் குறிப்பிடப்பெற்றிருப்பு இலிருக்கு அக் காலத்தில் இளமையிலிருக்கே திருமக்திரத் தைக் கற்றல்வேண்டும் என்று ஒளவையார் கருதினர் என்பது புலப்படுகின்றது. இதற் கேற்பத் திருமக்திரத்தில் இடோஞர்களுக்கும் விளங்கக்கூடிய மிக எளிய - தெளிவான அறிவுரைகள் இருப்பது குறிப்பிடத்தக்கது. எடுத்துக்காட்டாக,

கல்லாத மூடரைக் காணவும் ஆகாது கல்லாத மூடர்சொல் கேட்கக் கடன்அன்று கல்லாத மூடர்க்குக் கல்லாதார் நல்லராம் கல்லாத மூடர் கருத்தறி யாரே. (317)

என்னும் செய்யுளக் காணலாம்.

இனி இந்தத் திருமந்திரத்தில் அரும் பொருள் உடையனவாக உள்ள செய்யுட் களில் இரண்டைக் காண்டோம்.

ஏற்றி இறக்கி இருகாலும் பூரிக்கும் காற்றைப் பிடிக்கும் கணக்கறி வாரில்லே காற்றைப் பிடிக்கும் கணக்கறி வாளர்க்குக் கூற்றை உதைக்கும் குறியது வாமே. (371) என்னும் பாடல், பிராணயாமம் பற்றியது. ஒருவருடைய மூச்சுக்காற்று மூக்கிலிருந்து 12 அங்குல தூரந்தான் வெளிப்படலாம் என்றும், அவ்வாறு கணக்காக வெளி வந்தால் அவர் கெடுங்காலம் வாழ இயலும் என்றம், இந்தக் கருத்துக்களே உளங் கொண்டே திருமூலர் இவ்வாறு பாடியுள்ளார் என்றும் கூறுவர்.

சத்தியார் கோயிலில் இடம்வலம் சாதித்தால் மத்தியா னத்திலே வாத்தியம் கேட்கலாம் தித்தித்த சுத்தும் சிவலும் வெளிப்படும் சத்தியம் சொன்னேம் சதாதத்தி ஆணேயே. (730)

மூச்சை இடப்பக்கமாக இழுத்து வலப் பக்கமாக வீடப் பழகினுல், புருவங்களின் நடு இடமாகிய நேற்றியில் ஓம் என்கிற சையைக் கேட்கலாம் என்பது இந்தப் பாட்டின் முதல் இரண்டு அ**டிகளி**ன் கருத்தாகும்.

திகைக்கின்ற சிந்தையுள் சிங்கங்கள் மூன்று நகைக்கின்ற நெஞ்சுள் நரிக்குட்டி நான்கு வகைக்கின்ற நெஞ்சினுள் ஆஃவக்கன் றைந்து பகைக்கின்ற நெஞ்சுக்குப் பானிரண் டாமே (2214)

இப்பாடலின்பொருள் நன்ருக விளங்க எில்லே. இதுபோல் பொருள் விளக்கமுருத அரியபாடல்கள் இன்னும் பல உள. இவை பெல்லாம் ஆராயப்பெறுதற்கு நம் குருமகா சந்நீதானம் அவர்களின் அருள் உதவும் என்ற நம்பிக்கையோடு; 'அன்பே சிவம்' என்பது திருமந்திரத்தின் உயிர்ப்பொருள் என்பதன் நினேவுபடுத்தி, இம்மாநாட்டை மகிற்ச்சியுடன் தொடங்கிவைக்கிறேன்.

ஐய மாக்கடல் ஆழ்ந்த உயிர்க்கெலாம் கையில் ஆமல கம்மெனக் காட்டுவான் மையல் தீர்திரு மந்திரஞ் செப்பிய செய்ய பொற்றிரு மூலணேச் சிந்திப்பாம்.

—புதிபசுபாச விளக்கம்.

தலேமையுரை:

## Dr. நிரு. T. M. P. மகாநேவன் அவர்கள், <sup>м. д., Рh. D</sup>.

தத்துவத்துறைத்தலேவர், சென்னேப்பல்கலேக்கழகம்.

ஸ்ரி - ல -- ஸ்ரி குருமகாசர் தொனத்திற்கு என து நன்றி கலந்த நமஸ்காரம். இங்குக் கூடியிருக்கும் பெரியோர்சனுச்கு எனது வணக்கம். ஸ்ரீ இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள் கடைபெரகச் சொன்ன ஒருபாட் டிலே ''மத்தியானத்தில் வாத்தியம் கேட்க லாம்" என்று கூறினர். இது நமக்கெல்லாம் மிகப் புவிதமான ஸ்தலமாகக் கருதப்படும் திருவேணி சங்கமமாகும். அதாவது, யமுன யும் கங்கையும் அச்தர்வாகினியாகிய சரஸ் வகியும் கலக்குமிடம். இது பூமத்திய ரிலத் இற்கு எடுத்துக்காட்டாக இருக்கிறதென்று கூறவார்கள். இந்த இடத்தலேயே யோகப் பயிற்சி செய்தால் காடியும் காதமும் கேட்கு மென்று யோதிகள் கூறுவார்கள். எப்படி தொடுவணி சங்கமமானது இந்துக்களாகிய நமக்குப் புண்ண<sup>9</sup>யஸ்தானமோ, போகஅனு குணத்தைக் காட்டுகின்ற இடபோ, அது போலவே இன்று இவ்விடத்தில் மூன்று இடங்கள் - புனித தத்துவங்கள் சேர்ந்து இருக்கின் நன.

இன்று பொங்கல் புண்ணிய காலம். இங்கு நாம் கூடியிருக்கின்ற க்ஷேத்திரமும் மிகவும் புனிதமானது. நாம் எந்த உத்தே சத்தோடு இங்கே சேர்ந்திருக்கின்ரேமோ அந்த உத்தேசமோ உத்தமமானது. இந்த மூன்றும் திருவேணியாகச் சேர்ந்து நம்மை இப்பொழுது புனிதமாக்கிக்கொண்டு இருக் கிறது. பொங்கல் திருநாள் நமக்கெல்லாம் மிகவும் தலேசிறந்த ஒரு திருநாள். எந்த ஒரு பரம்பொருளின் கிருபையினுலே, கரு ணுப்பேறாகத்தினுலே நாம் உயிர்வாழ்ந்து கொண்டிருக்கிறேமோ, அந்தப் பரம்பொரு ளுக்கு நன்றி செலுத்தும் திருநாள். பொங்க லுடைய தத்துவம் என்ன என்பதற்கு ஆதாரம் தமிழ்நூல்களிலே அசேகமாகக் காணக்கிடக்கின்றது. ஸ்ரீமத் பகவத்கிதை மிலும் இருப்பதாக எனக்குத் தோன்று கிறது. மூன்ருவது அத்தியாயத்திலே டக்த கோடிகளுக்கெல்லாம் கிருஷ்ணபரமாத்மா உபதேசம் செய்கின்ருர்.

"ப்ரஜைகளோடுகூட யக்குங்களேச் சிருஷ்டி செய்த, நம்மைப் படைத்த பிரஜா படு சொல்கின்ருர்; இந்த யுக்குங்களினுலே கீங்கள் மேன்மையடையுங்கள்; உங்களுக்கு வேண்டியவற்றை யக்குத்திலிருக்கே பெற் றக்கொள்ளலாம். யக்குங்கள் மூலமாகத் தேவர்களே மீங்கள் இருப்த செய்யுங்கள்; அப்படி திருப்தி செய்யப்பட்ட தேவர்கள் உங்களுக்கு எல்லாவற்றையும் அளிப்பார் கள் ; தேவர்களினுலே அனுக்ரகிக்கப்பெற்ற நன்மையை நீங்கள் பகிர்ந்துகொள்ளாவிட் மீங்கள் இருட்டுத்தனத்தைத்தான் ஆச்சிரமிப்பவர்களாக ஆவிர்கள்; யக்குங்க ளிரைவே நாம் ஈஸ்வர அராகனேசெய்து அவ னுடைய சேஷத்தைப் புஜிக்கவேண்டும். அதுகான் புன்ணிய போஜனம் ஆகும்; நமக்காகமட்டும் நாம் சமைத்துக்கொண் டால் நாம் பாவத்தைத்தான் சாப்பிட்டவர் களாவோம்" என்று தொடங்கி, எவ்வாறு இந்த யக்ளுயம் நடைபெறுகின்றது என் பதை விளக்கமாகக் கூறகிருர் கிருஷ்ண பரமாத்மா.

அன்னத்திலிருந்து சகல பூதங்களும் உண்டாகின்றன. அன்னம் மறையிலிருந்து உண்டாகின்றது. மறை யக்ஞந்திலிருந்து உற்பவிக்கின்றது. யக்ஞம் கருமத்திலிருந்து தோன் ந திறது. கருமத்தை நாம் மறைகளி லிருந்து தெரிந்துகொள்கிடூரும். மறைகள் அட்சரங்களிலிருந்து உன்பாகின்றது. இது தான் சக்கரம். தநும் சக்கரம். இந்தத் தரும் சக்கரத்தை எவன் ஒருவன் பிரவர்த் தனம் செய்யவில்ஃயோ அவன்தான் பாவி என்ற கூறுகின்றது பகவத்திதை.

குருமு சக்கரத்தை அடிப்படை யாகக் கொண்டுதான் மகாசமா காம்தி அவர்கள் சர்க்கா என்பதை அளித்தார் என்பது யாவரும் அறிந்த விஷயம். உழவு என்பதும் கருமசக்குக்குக்கு வ. உழவி ஏலேதான் தரும சக்கும் நடக்கிறது. ஆகையிறல்தாள் பொங்கல் இருநாளிலே நாம் ஆனர்தமாக இருக்கின் நேம். இந்த ஆனந்தம் நமக்கு எவ்வாறு கிடைக்கின்றது என்ற கேட் டால். நமக்கென்றமட்டும் வாழாமல் எல் லோரும் இன்புற்ற இருக்கவேண்டுமென்ற அசையேர்) காம் இந்த ஒரு நாளிலாவது இருக்க முயலுவத அல்தான் நாம் ஆனந்த முடன் இருக்கிரேம். மனுஷ்யர்களாக இருக்கும் நாம்மாத்திரம் அல்ல; பசுக்களும் புராணிகளும் இன்பற்று இருக்கவேண்டும் என்ற உத்தேசத்தோடு மறகாள் மாட்டுப் போங்கல் இருளிறாவையும் கொண்டாடு கிரேம். ஆகவே, இதைவிட புனிதமான ஒருநாள் இருக்கமுடியாது.

இரண்டாவதாக, சாம் கு முமிபிருக்கும் கேஷத்திரமே மிகவும் புனிதமானசேடித்திரம். கமது சாயன்மார்கள்பாடிய ஸ்தலம் இது. ஸ்ரீ மைச்சிவாயமூர்த்தியின் திருமடம் இது. அவர் மரபில்வந்த இந்த தருமத்தை நமக் கேல்லாம் போதிக்கவேண்டுமென்ற ஒரே சோக்கத்தோடு இங்கு ஆட்சிடரிந்தருளும் மகாத்மா சிவசிக்கும் ஸ்தலம் இது. இரு மூலர் கோடியுகங்கள் இங்கு வாழ்ந்து தவம் டிரிந்து லோகத்தை அரிர்வடுத்த இடம். ஆகவே இகைகிட புவிதமான இடம் – ஸ்தலம் கிடைப்பது அரிது.

மூன்ருவதாக, நாம் திருமந்திரத்தைக் குறித்துச் சிந்நிப்பதற்கு ஒரு அவகாசம் இப்பொழுது நமக்குக் கிடைத்திருக்கிறது.

பிர சிவருஷ்பும் திரும் திருமாகாடு குர குருவால் நடைபெற்ற வருகிறது. இன்ற எட்டாவது இருமக்கிரமாகாடு ஆரம்பமாக இருக்கின்றது. திருமக்கிரம், நூல்களுக் கெல்லாம் தூலசிறந்த தனிநூல் என்ற ட்டு செட்டியார் அவர்கள் கூறினர்கள் மந்திரம் என்ருலே எதை நாம் தியானம் செய்கால் நாம் கர்ப்பாற்றபடுவோமோ அதற்சக்கான் மக்திரம் என்று பொருள். முக்குக் குறிக்கோள் என்னவென்றுல் விடு பேறவது. எனதச் சிந்திப்பதினுலே நாம் வீட்டைப் பெறலாமோ - மோட்ச சாம் ராஜ்யத்தை அடையலாமோ அது மர்கும் எனப்படுகிறது. இருமுலர் இருமந்தும் நாம் மோட்சம் அடைவதற்கு உயரிய ஒரு: சாதனேயாகும். ஆகவே இந்த மூன்றம். சேர்ந்து இருவே ஸியாய் அமைந்திருக்கிறது. அகவேதான் பொங்கலன்று நீங்கள் வரக் கூடுமோ: இயலாவிட்டால் அடுத்த நாள் வரலாம் என்ப கேட்டுக்கொண்டார்கள். போங்கலன் நகான் வரவேண்டும் என்ற வந்திருக்கிறேன். இந்தத் திருவேணி சங்க மத்தில் ஸ்நானம் செய்பவர்கட்கு மோட்சம் நீச்சயம் கிடைக்கும். அந்த ஸ்நானத் இலே எனக்கும் ஒருபங்கு கிடைக்கலாம் என்று என்னாத்தோடுதான் இங்கு வந்திருக் கிறேன். இந்த ஒருபேற்றை அருள்கார்ந்து அவித்ததற்காக ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சக்கிதா னத்திற்கு பிண்டும் நான் வணக்கத்தைத் தெரிவிந்தக்கொள்ளுக்றேன்."

நம்முடைய நடு புண்ணியதும் என்ற புகழப்பட்டிருக்கிறது. கவாமி விவேன னந்தர் ஒரு உபர்யாசத்திலே கூறுகின்ருர்:-''சந்தேகத்திற்கு இடமில்லாமல் ஒரு மனுஷ ஜீவி மோட்சத்தைப் பெறவேண்டுமானல் இந்தத் தேசத்தில் அது பிறந்துதான் ஆக வேண்டும்'' என்று கூறுகின்ருர். அதாவது கடைசெ ஜென்மம் இந்தத் தேசத்திலேதான் ஒரு ஜீவிக்கு ஏற்படவேண்டும், ஆகவே தான் பாரதநாடு புண்ணிய பூமி என்று பறைசாற்றி இருக்கின்றுர் விவேதானந்தி

மற்றைய துறைகளிலே வேறபாடு இருக்கலாம் மொழிச்சன்டை இருக்கலாம். இனச் சண் டைகள் இருக்கலாம். புசல்களும் இருக்கலாம். ஆனுல் ஆத்மிக வாழ்விலே கம் பாரதகாடு ஒன்று என்பதை மறக்கக்கூடாது. இதை வற்பறக்குவதற் காகத்தான் திருமூலதேவர் வடக்கிலிருந்து தெற்கே வந்ததாகப் புராணம் கூறகிறது. மற்ற பேதங்கள் அகேம் இருக்கின்றன. ஆனுல் பாரதாளட்டின் ஆக்மா ஒன்றுதான். இயயம் முதற்கோன்டு குமரி முன வரையிலே ஒரே நாடு என்பதைத்தான் **நம்முடைய பெரியோர்கள்** ஒருமுகமாக நமக்குப் போதித்திருக்கின்றனர். இதை நாம் மறக்கவே கூடாது. ஆகவேதான் சிலாாட்களுக்குமுன்னுல் இந்த ஆதினத்தின் சார்பிலே நடைபெற்ற சைவ சித்தாந்த மாராட்டிலே ரம் சித்தார்த்தைவம் வட நாட்டில் விளங்கி வந்திருக்கின்றது என்று கூறினேன். வடநாட்டிலேயிருந்து தென் டை டிற்கு வந்தது என்று சொன்னேன் என்று தவுருகப் புரிந்துகொண்டார்கள்.

சைவம் நம்முடைய நாட்டினரின் போதுச்சொத்து. சித்தாந்தசைவம் தேன் டையல் விளக்கமுற்றிருந்தது போலவே வடநாட்டிலும் விளங்கிவந்திருக்கின்றது என்பதை நான் எடுத்துக்காட்டினேன். அதுபோலவே சித்தாந்தம் நம் நாட்டின் எல்லாப் பாகங்களிலும் வளர்க்கு வந்திருக் திறது என்பதை நான் தெரிவித்துக்கொள்ள விரும்புக்றேன். வடநாட்டில் நாதலோகம் நாத சித்தாந்தம் என்று கூறுகிருர்கள். இந்த சித்தாந்தத்திற்கு ஆதிகுரு பரசிவமே என்றும், ஆதிகாதர் என்றும் குறிப்பிடு கின்ருர்கள். இந்த ஆதிநாதராக உள்ள பரசிவத்தைத்தான் திருமூலர் மூலன் என்று குறிப்பிடுகின்றுர். ஆதிநாதரிடத்தில் பத்தி பேர்தொருள் இந்த உத்தம உண்மையைக் கற்ருர். அவருக்குப் பிறகு கோரக்கராதர் வக்தார். பிறகு ஜாலக்தர், மைனுவதி என்ற ஒரு அரசி, அவருடைய புத்திரர் கோபி சந்தேரன் எனப்பட்டவர்கள் துறவ பூண்டு இந்த யோகவழியைக் கடைப்பிடித்தார்கள் என்றம் கூறகின்ருர்கள். வடநாட்டிலே கோரக்க நாகிகள் என்ற நாக பரம்பரை ய்லே குறிப்படப்படுகிருர்கள். இந்தியிலே அதை "கான்பாட்" என்று கூறுகிருர்கள். கான்பாட் என்றுல் காதுகளேத் துடுாத்துக் கொண்டவர்கள் என்று பொருள், நாம் பரமுகிவக்கிற்கு எவ்வாறு பெரிய அழகிய குண்டலங்களே அணிவித்து மகிழ்கிரேமோ அதைப்போல நாதயோக்கள் காதுகளிலே துவாரங்களேச் செய்துகொண்டு குண்டலங்களே அணிந்துகொள்ளுகிருர்கள். அது இலதான் இவர்களுக்குக் கான்பாட் என்ற பெயர் வந்தது. பரமசிவத்தைச் சேர்த்து ஒன்பது நாதர்கள் என்று கூறு கிருர்கள். இந்த நாத சித்தாந்தம் வடநாட் டிலே மிகவும் பரவியிருந்த காலம் ஒன்று வங்காளத்திலும், பாஞ்சாலத்தி உண்டு. லும், காமருபத்திலும், உட்கலத்திலும், மகாராஷ்டிரத்திலும், ராஜபுதனத்திலும் அகேக நாத யோகிகள் இருந்ததாக நாம் கேட்டிருக்கின்ரேம். ஆகவே, சைவமும் பகிகு ம்புகருகாக கரிதீர்நக ம்வுகருமி இவையெல்லாம் ஒருங்குசேர்க்து இக்க ஒரு சம்பிரதாயத்தில் நமக்கு உண்மைவுறியைக் காட்டியிருக்கிறது.

சமீபத்திலே ஒரு பெரியவர் என்னுடன் பேசிக்கொண்டு இருந்தார். கல்வித்துறையி லேயே உயர்ந்த பதவிகளே ஆற்றி வந்தவர். அவர் கூறினர்; நான் திறு பிள்ளோக இருந்தபோது, இங்கிலாந்திலே கல்வியைக் கற்றுக்கொண்டிருந்த சமயம், ஒரு பொருட் காட்சி இங்கிலாந்தில் நடைபெற்றது. அதா வது, இந்த நூற்ருண்டின் ஆரம்பத்திலே, அந்தப் பொருட்காட்சியில் ஒரு பகுதியிலே இந்தியநாட்டின் சிற்பங்களேல்லாம் வந் திருந்தன. அவற்றை விளக்குவாயா என்று என்னேக் கேட்டார்கள். ஆன், எனக்கு ஒன்றும் புரியவில்லே, நான் எவ்வாறு இந்த ஒரு கஷ்டமான நிலேயைத் தாங்குவேன் என்று எண்ணிக்கொண்டிருந்தபோது, ஒரு கூலியாவாக இக்கியன் ஒருவன் காணப்பட் டான். அவனே நாவ் கேட்டேன், உனக்கு ஏதாவது இதுபற்றிக் தெரியுமா? என்ற. அவன் நீங்கள் கவிலப்படாகிர்கள் என்ற பநில்சொன்றுவ். இந்தச் சிற்பங்கள், மற்ற முள்ள பண்டைக்காலத்துப் பொருள்கள், அவற்றின் விளக்கங்கள் எல்லாம் என். ஆல் சொல்லமுடியும் என்றும் ஆவன் கூறிறன். ூப்படியானல், நீ வேலேயாளாக இருக்க முடியாதே என்ற எனது சந்தேகத்தைத் தெரிவித்துக்கொண்டேன். அதற்கு அவன் பதில் அளிக்கான்; ஆமாம்; நான் கூலியாள் ூல்ல: ராஜஸ் நாவ்லே ஒரு பெரிய போகி இருக்கின்ருர்: அவர் என்னே இங்கு அனுப்பி வைத்திருக்கின்றுர்; எதற்காக என்றுல், இந்த இடங்களிலுள்ள மக்களே எவ்வாறு கடைத்தேற்றலாம் என்பதைப் பார்ப்பதற் காக. அதோடு தான் ஒரு ராஜ்யகுலத்தைச் என்பதையும் கூறினன். **சே**ர்ந்தவன் இதிலிருந்து சித்தர்கள் இன்றம் மக்களேக் காப்பாற்றுவதற்காக இருந்துவருகிருர்கள் என்ற உன்மை தெற்றேனத் தெரியலாம்.

திருமூலதேவர் ஆகாச மார்க்கமாகக் கயிலாயத்தில் நூந்து தெற்கே வந்தார் என்ற சொன்னுல், சரித்திர ஆசிரியர்கள் நகைப் பார்கள். இது சப்பவமா அல்லது இது ஏற்பட்டிருக்குமா என்ற கேட்பார்கள். அவர் மூலன் என்பவர் தேகத்திலே புதந்து, பிறகு தெய்வத்தின் கட்டண இது என்று தேரிந்த கொண்டு இந்த சேஷத்திரத்திலே உள்ள அரசமரத்தின் அடியிலே அமர்ந்து ஆண்டுக்கு ஒரு மந்திரமாக 3000 மந்திரங் களே இயற்றிறர் என்றுல், சரித்திரக்காரர் கள் திரிப்பார்கள். ஆனுல் சரித்திரக்காரர்

மூன்று நாட்களுக்கு முன்னர்தான் ஐப்பான் தேசத்திலிருந்து ஒரு பெரியவர் சென்னேக்கு வந்தார். அவருக்கு 91 வயது. அவர் பல சாஸ்திர நூல்க<sup>2</sup>ன உலகமுரிய இயற்றியவர். 1919ம் வருஷத்சிலும், சரீபுக் இலே 59ம் வருஷந்திலும் அவரோடு மேற்கு கிழக்கு தத்துவ சாஸ்திர மாநாடுகளிலே கலந்துகொண்டேன், அவர்சென் கேக்குவந்த போது பல்கலேக்கழகத்திற்கு வக்கார். நம் மக்கிய அசாங்கம் அவருக்கு வெடிகமான உபக்குரவமும் கொடுக்கக்கூடாது என்றும் பேச்சுக்கள் வேண்டாம் என்றம் அறிவிக் அப்படியிருக்துங்கூட அவர் கிருந்த து. பேசவேண்டுமென்று வந்தார். அவர் அந்த பேச்சிலே குறிப்பிட்டார்: புத்தருடைய சரித்திரத்தை எடுத்துக்காட்டாகக் கூறி "சரித்திர உண்மைதான் உண்மையென்ற நாழ் நீணக்கக்கூடாது: புராண உண்மை இதைவிட மேலானஉண்மை; புராணத்திவே காணப்படும் செய்திகளேல்லாமே பொய் என்று வாகிக்கக்கூடாது" என்று கூறினர்.

கம்முடைய சிற்றறிவைக் கொண்டு ஒருவர் மூவாயிரம் வருஷம் வாழமுடியுமா? அகாசமார்க்கமாகப் பறந்துவர முடியுமா? பரகாயப்பிரவேசம் செய்யமுடியுமா? என்று நாம் வாதிக்கின் நேம். ஆனுல் நம்முடைய அறிவுக்கும் தாண்டி அப்பாலுள்ளதான உன்மையை மறந்துவிடுகிரேம். பௌஇக தருஷ்டியில் பாருங்கள். இருபது வருஷங் களுக்கு முன்னலே சந்திர மண்டலத்தை எட்டிப்பிடிக்க முடியுமா என்று பரிகசிக் திருந்த காலம். அதுமாறி இப்போது சந்திர மண்டலத்திற்கும் போவோம்: ஏன் குரிய மன்டலத்தையுமே எட்டிப் பிடிப்போம் என்று கூறுகிருர்கள். இதைப் பார்த்து நாம் நகைப்பது கிடையாது. திருமூலர் ஒரு சித்த புருஷர். சித்த புருஷர்க னெல்லாம் எப்பொழுதும் நீத்தியர்களா**க** உள்ளவர்கள். அவர்கள் இருப்பதனுல்தான் உலகம் நிலேத்து இருக்கிறது. அவர்கள் காட்டிய வழியைப் பின்பற்றினுல்தான் உய்யலாம் என்பதை நாம் மறந்துவிடக் கூடாது. இந்தத் திருமந்நிரம் தோன்றிய இடமே மிகஅழகான இடம். வால்பீகியின்

இராமாயணத்தைப்பற்றிச் சொல்லுவார்கள் அது சோகத்திலே பிறந்தது என்று. ஒரு வேடனுனவன் பட்சிகளேப்பார்த்து அம்பு எய்தான்: அவைகள் அடிபட்டு விழுந்தன; அதைப்பார்த்துச் சோகமுற்றுர் வால்டிய; அந்தச் சோகமே சுலோகமாக மாறியது என்று கூறுவார்கள். சோகத்திலே ஆடு கானியமாகிய இராமாயணம் தோன்றியது. இருமூலர் திருமந்திரமும் சோகத்தில்தான் தோன்றியது.

என்ன சோகம்? நாகோக்கு மாட்டுப் பொங்கலல்லவா? பசக்கள் அழுதுகொண் டிருந்தன. மேய்ந்த இடையன் இறந்து போனுன். அவனுடைய சுர்ரத்தைச் சுற்றிச் சுற்றி வந்து பசுக்கள் அடிதுகொண்டிருக் தன. இந்தப் பசுக்களுடைய அக்கத்தைப் பார்த்தார், ஆகாச மார்க்கமாக வந்து கொண்டிருந்த சிவயோகி. உடனே உள் ளத்திலிருந்து அன்பு பெருகிற்று. அன்பே சிவம் என்ற உபதேசத்தை மறக்கவில்லே, அன்புதான் சிவம் என்பதைத் தன்னுடைய வாழ்க்கையில் காட்டினர். பசுக்கள் இங்கு பரிதவித்துக் கொண்டிருந்தன. அவற்றின் சோகத்தை நிவாரணம் செய்வதற்கு மூல னுடைய சரிரத்தில் புகுந்துகொண்டார். இந்த சோகத்தின் காரணமாகப் பரகாயப் பிரவேசம்செய்தயோகி, இந்த லோகத்தைக் காப்பாற்ற வேன்டுமென்று பரமகருணே யினுல் திருமுக்கிரத்தை இயற்றி அர். ஆகவே, திருமந்திரம் சோகத்தில் பிறந்த ஒரு மகா காவியம் என்பதை நாம் மறக்கக்கூடாது.

இவ்வளவுகாளும் காம் சுகமாக இருக் தோம் -- இருக்கின்ரேரம் என்று எண்ணி தேரம் -- இருக்கின்ரேரம் என்று எண்ணி தேரம். கம்மை காம் அக்கிதர்களாக - துக்க முற்று இருக்தோம் என்பதை ஒருவரும் மறக்கமுடியாது. எவ்வளவு சுக சாதனங் கள் மமக்குக்கிடைத்திருப்பினும், எனக்குத் துக்கம் இல்லே என்று எவனவது கூறு வான? எவனும் கூறமாட்டான். இதைத் தான் பத்தர்பிரான் 'சர்வம் துக்கம்' என்று பறைசாற்றினர்; எல்லாம் துக்கமயமானது என்ற ஒரு உண்மையைப் போதிமரத்தின் அடியில் கண்டார்.

போதிமரம் என்பது அரசமாம். திரு மந்திரமும் போதிமரமாகிய அசமரத்தின் அடியில் திருமுலரால் இயற்றப்பட்டது. ஞான உதயமானது எந்த மரத்தினடியிலே ஏற்பட்டதோ அக்கமரக்தான் போடுமரம். புத்தர்பிரான் எப்படி போதிமரத்தினுடைய அடியிலே பேருண்மையைக் கன்டாரோ, அதைப்போலவே திருமூலரும் இங்குள்ள போதிமரத்தின் அடியிலேதான் புனித உண் மையைக் கண்டார். பரக்களின் சோகத் தைப் போக்குவதற்குப் புரகாயப்பிரவேசம் செய்தமகாயோகி இந்த லோகம் முழுவதும் சோகத்திலிருந்து விடுபடவேண்டுமென்ற உத்தேசத்துடன் திருமந்திரத்தை இபற்றி அர்: ஆகவே, இந்த கேநத்நிரத்திலிருந்தே திருமுத்திரத்தின் உன்மை பரவவேண்டும். இந்த உண்மையை உணர்க்கால் மக்கள் சுகத்தைப் பெறலாம் என்பதைக் காட்டு வென்றது இன்று துவங்கியிருக்கும் மாகாடு.

இம்மாகாட்டில் முதலாவது தினமாக இருக்கிற இன்று, நிருமந்துத்தின் ஒடின்று பகுதிகளேப்பற்றி நாம் சிந்திக்க ஏற்பாடு செய்யப் பெற்றிருக்கிறது. 'அன்புடைமை' 'அன்பு செய்வாரை அறிவன் சிவள்', 'கல்வி' என்ற தெந்தமுன்று பகுதிகள். இந்தமுன்று பகுதிகளிலே சகல சாஸ்திரங்களினுடைய சாரமும் அடங்கிக் கிடக்கின்றது என்று **நாம்** ஒருவாறு கூறலா**ம்**. இருமக்திரத்டுன் மூல மந்திரம் ஆன்பே சிவம் என்றே கூறு வர். அன்பே சிவம் என்ற முந்தும் மூல மந்தும் என்று நாம் கூறலாம். மகுவே ப பாடுகள் இருக்கலாம். சமயச் சண்டைகள் கிளம்பலாம். ஆறல், அன்புதான் கடவுள் என்ற விஷயத்தில் விவாதம் ஒன்றுமிருக்க முடியாது. இந்த அன்புதான் சிவம் என்று மக்கள் உணர்ந்தால், ஒருவரை ஒருவர் விரோதிந்துக்கொள்ளமாட்டார்கள்; இம் சிக்கமாட்டார்கள். இந்த இம்சைக நக்கும், இவ்விரோதங்களுக்கும், யுந்தங்களுக்கும் காரணம் என்ன என்று கேட்டால் அன்பை மறப்பதுதான். அன்புதான் உண்மை; அன்புதான் பரதத்துவம் என்று உறுதி கோண்டால் சுகம் மமக்குத் தானுகவே கிடைக்கும்.

இந்த அன்பு என்பது பிரிக்க முடியா தது. துண்டிக்கக்கூடாதது. எங்கே அன்பு துண்டிக்கப்படுகின்றதோ அங்கே அன்பு கிடையாது. எது துண்டிக்கப்படுகின்றதோ அது அன்பாக இருக்க முடியாது. கோபம், குரோதம் முதலியன ஒருவரை ஒருவர் வேறுபடுக்குகின்றன. ஆனுல், அன்புதான் ஒன்று சேர்க்கின்றது. நம்முடைய காட்டி லேயே நமது துரதிருஷ்டவசமாக இந்த உண்மையை மக்கள் மறந்துவிட்டார்கள். மறக்காவிட்டால், சில சதுர மைல்கள் நம் முடைய பிராந்தியத்தில் சேரவேண்டுமா, மற்றப் புராந்தியத்தில் இருக்கலாமா என்ப தைக் குறித்து ஒருவரை ஒருவர் அடித்துக் கொள்ளுவார்களா? கோபாவேசத்தோடு தூற்றுவார்களா? இந்த ஒன்றுசேர்க்கும் அன்பை நாம் மறந்துவிட்டோம். இருமூலர் நமக்குக் கொடுத்த மந்திரம் அன்பை நாம் பெறவேண்டும் என்பதுதான்.

அன்பேதான் பரதத்துவம். தைத்திரி யத்திலே அழகான மந்திரம் இருக்கிறது. பிர்ம்ம தத்துவத்தை ரசமென்றும், ஆனந்த மென்றும் அந்தச் சுலோகம் கூறுகிறது. அந்தப் பரம்பொருள் ஞானரசம். இன்ப மயமானது, அன்பே விடானது. ஜிவர்கள் ரசமயமான ஆனந்தத்தை - இன்பத்தை அடைந்துதான் ஆனந்தம் பெறகிருர்கள். இந்த ஆனந்தமாய் இருக்கிற அவகரசம் இல்லாவிட்டால், எந்தப் பிராணன் ஜீவிக்க முடியும்? உயிர்வாமு முடியும் என்று கேட்கின்றது இந்தச்சுவோகம்,

இதைத்தான் பரம கரு ஹமூர்த்தியான நிருமூலர் 'அன்பும் சிவமும் இரண்டு என்பர் அறிவிலார் : அன்பே சிவமாவது ஆரும் அற்கிவார்' என்று கூறுகின்ருர். ஆகவே, இந்த அன்புடைமை என்ற தஃப்பிலே காணப்படும் பெரிய உண்மை இருக்கிறதே, இதுதான் நம்மைக் காக்கும் என்பதை மறக்கக்கூடாது. எவ்வாறு நாம்இறைவனே வழிபட வேண்டும்? அன்பினுலே என்று சகல ஜிவராகிகளுக்கும் அறிவுறுத்துகிருர். அன்புடுகலுத்திறல்தான் நாம் இறைவனேக் காணலாம்.

ஆர்வம் உடையவர் காண்பர் அரன்தன்**ண** ஈரம் உடையவர் காண்பர் இணேயடி.

என்று கூறுகின்ருர். ஈரம் இல்லாகிட்டால், நாம் இறைவலேக் காணமுடியாது. திரு மூலருக்கே இந்தஈரம் இருந்தபடியால்தான், மூலனுடைய சரீரத்தினுள்ளே புகுந்தார். ஆகையிலுல், நாம் இவைகளேக் காண வேண்டுமானுல் -அன்பு உருவாய் இருக்கும் பரதத்துவத்தை அறிய வேண்டுமானுல் அன்பு மயமாகப் பார்க்கவேண்டும்.

இந்த அன்புசெய்வாரைத்தான் சிவன் காப்பாற்றுவார். இந்த அன்பை நாம் செய்யாகிட்டால், ஈசணே எவ்வளவு காலம், ஆராதித்தாலும் நாம் அடைய முடியாது.

கொழுத்தன்பு செய்தருள் கூரவல் லார்க்கு மகிழ்த்தன்பு செய்யு மருளது வாமே.

அழியாத – அண்யாத அன்பை நாம் செலுத்தினுல்தான் நாம் இறைவனுடைய அருபோப் பெறலாகும். ஆப்படிப்பட்ட அன்பைத்தான் இறைவன் அறிவன் என்பர். இறைவனே அன்பேற்லதான் அறியலாம் என்று திருமூலர் கூறுகிருர். இந்த அன்புத் தத்துவத்தை உணர்ந்து அதைக் கடைப் பிடிப்பதுதான் உண்மையான கல்வியாகும். சாஸ்திரத்தில் வித்தையைப் பராவித்தை, அபராவித்தை என்று இரண்டாகக் கூறுவார்கள். அபராவித்தை என்பது நாம் கற்கும் கல்வி. பராவித்தை, பரம்பொருள் உணர்வது. அபராவித்தை, பரம்பொருள் உணர்வது. அபராவித்தை என்று இரண்டாகன் கற்கும் கல்வி. பராவித்தை, பரம்பொருள் உணர்வது. அபராவித்தை வன்று கேறுவன்ருரேயல்லாமல் அதுவும் அவித்தை என்று கூறுகின்ருரேயல்லாமல் அதுவும் அவித்தை என்று கூறுகின்ருரேயல்லாமல்

பரம்பொருளேப்பற்றிய வித்தை மேலானது. மற்றது எல்லாம் அபராவித்தை என்ற பரிபானையிலே கூறுகின்ருர். ஆகவே பரம்பொருணப் பற்றிய இக்க உயர்க்க வித்தையைத்தான் கல்வி என்பார்கள். இதைத்தான் நாமும் அடையவேண்டும். ந**ம்முடையதான சாஸ்**இரங்க ளேல்லாம் -சமயங்களேல்லாம் இந்த ஒரு கல்வியை நாம் உயிர் வாழும்போதே கற்கவேண்டும் என்று கூறகின்றன. ஆகவே நாம் வயது முதிர்ந்த பின்னர் பரலோகத்திலே இது பெறக்கு டியது அல்ல. இளையைவேயே, சிறவர்களாக இருக்கின்றபோதே ஜென் மத்திலே நாம் அடையவேண்டிய ஒரு தனம் இது. ஆகவேதான் நிருமுலர்,

நிற்கின்றபோதே நிலேயுடை யான்கழல் கற்கின்ற செய்மின்,

என்று கூறுகின்ருர். நாம் இந்த உலகிலே வாழும்போதே பராவித்தையை அடைய வேண்டும். இல்லாவிட்டால் இந்த மனுஷ ஒதன்மாவுக்கு அர்த்தமே கிடையாது. மக்களெல்லாம் மாக்களாகத்தான் மதிக்கப் படுவார்கள். ஆகையால்தான் உயிர் வாழும் போதே இந்தப் பராவித்தையை அடைய வேண்டும் என்பதைக் கூறுகின்ருர் திரு மூலர். இதைத்தான் சத்வித்யா அதாவது நற்கல்வி என்பார்கள். அக்கல்வியால்தான் பரசிவத்தைப் பெறமுடியும்.

இந்தமூன்றையும் தெரிந்துகொண்டால் வேறு தெரிந்துகொள்ள வேண்டியதான விஷயமே இல்லே. அன்புதான் பரசிவம். அதுதான் பரதத்துவம். அந்த அன்பை நாம் எங்கும் பரவச்செய்யவேண்டும். அந்த அன்பை நாம் அனுஷ்டிக்கவும்வேண்டும். மக்களாகிய நம்முடைய செஞ்சில் எப் போதும் ஈரம் இருக்கவேண்டும். எல்லாம் ஒன்றே என்று உணரவேண்டும். இந்த ஒருதத்துவத்தை உணர்ந்துகொள்ளுவதே நற்கல்வி என்பதை நாம் நன்கு தெரிந்து தொண்டால் நமக்கு மோட்ச மார்க்கம் கடைக்க வேறு ஒன்றம் தேனவயில்லே. ஆகவே இன்று இம்மாராட்டின்முதலாவது நாளாக இருக்கின்ற இன்று இந்த மூன்று உபன்யாசங்களேக் கேட்க இருக்கின்றேம்.

நான் முதலில் சுறினேன், இந்த நாத நித்தாந்தம் என்பது, சித்த சித்தாந்தம் என் பது வடநாட்டிலேகூட. இருந்தது என்று சொன்னேன். இந்தச் சித்த சித்தாந்தத்திலே வந்த பெரியோர்களில் கோரச்கநைர் என் பவர் மத்தியேந்துநாதருடைய சிஷ்யர் என்று கூறினேன். அவர் இயற்றிய டல நூல்கள் இருக்கின்றன. அவற்றள் ஒன்று சித்த சித்தாந்தபத்ததி என்பது. இதிலே யார் சிவயோகி என்று பார்த்தால் - சிரேஷ் டர்களுக்கெல்லாம் சிரேஷ்டர்யார் என்றுல் சில ஸ்லோகங்களிலே சிவயோகிகள்தாம் சிரேஷ்டர்கள் என்ற லட்சணத்தைக் கூற கின்றது. இந்த லட்சணம் திருமூலருக்கும் பொருந்துவதாகும்.

கோரக்கநாதர் இயற்றிய சித்த சித்தாந்த பத்ததியில், எவன் தீமை வக்காலும் புகழ் வந்தாலும் உதாசீனனுக இருக்கிருதேற, எவன் சாந்தமூர்த்தியாக விளங்குகிருறே, எவன் தன்னுடைய ஆனந்த ஸ்வருபத்தை விளக்கிக்கொண்டு காணப்படுகின்று ேற, எவன் மகா ஆனந்தமயமாய் நிருய் இருக் கின்ருநே அவன் பரிபூரண பிரசன்ன அய் திக்கயோகியாக விளங்குகின்றுன்; அவன் னைறை நடிவளிட்டாலும் அவனுக்குத் சுக்கமோ சோகமோ கடையாது; சோகம் எவறைக்கு இல்லேயோ அவன் பரிபூரணறைய் யோகத்திலே லயிக்கின்றுன்; அவன் காலத் இறைலே கட்டுப்படமாட்டான்; அவன் நித்திய ரிரதிசய ஆனந்தத்திலே இருப்பான் என்று எடுத்துக்காட்டுகின்ருர். அதுபோல் இன்றும் திருமூலர் அருள்புரிந்துகொன்டே இருக்கின்ருர் என்பதை மறவாமல் காம் இந்த மாநாடு பிரயோஜனப்படும்வகையில் நடக்கவேண்டுமெனப் பிரார்த்தித்து என் உரையை முடித்துக்கொள்ளுகிறேன்.

'அன்புடைமை'

அதின மகாவித்துவான்,

# தி ந. ச. நண்டபாணி தேரிகர் அவர்கள்,

அண்றைமலேப்பல் சிலக்கழ கம்.

பந்-ல-பூர் குருமகாசந்நீநானம் அவர் களையை திருவுகளுக்கு வுடுக்கம் தெரி வித்துக்கொன்டு இட்ட ஆருள்பினாயைத் திருவருள் துணேக்கொண்டு இவீதமுடிக் கும் கடமைப்பாட்டில் சேரே இதங்கின்டு கேறேன். இப்பொழுது உலகத்தில் சூரியன் உடுக்கி டின். சூரியனுடைய வெப்பமான கிணங்கள் அங்காங்கே வூ? முடுக்குகளில் இருக்கும் செடி கொடிக்கோடிம், என்ன இவராசிகளேயும் வளர்ந்துக்கொல் தொன் வருகின்றன. குரியனுடைய திரணந்தைக் கொண்டு எல்லா உயிர்களும் ஒளியைப் பெறுகின்றன. அதுபோலவே சிவ தரியன் பரநாதவெளியில் தன்னந்தனியாய் தனக்கு ஒப்புயர்வற்ற கிலேயில் பேரொளிப்பிரும்பாய் விளங்கிக்கொண்டுவருகிறன்.

சிவருரிய அருள் சேர் நியைப் பற்றி வடராட்டில் இருக்கின்ற கோரக்க சந்தானமாபிய சித்த சக்கானம் என்ன, தேன் ஏட்டில் இருக்க இருவல தேவரைந் தொடர்ந்து எட்டு சித்தசந்தானம் என்ன, எல்லாச் சித்தசந்நானங்களும் ஒரேமுடிவை உடையனவாக அமைந்திருப்பதைக் காண் கிரேம். சிவதரியனுடைய ஒரு ஒளியைப் பெற்ற அங்கங்கே இருக்கும் இட-வாழ்வு களுக்கு ஏற்றவாபு ஓரனவு இவராசிகள் வேறபாடு அடைந்தாலுக்கூட. முடிந்த பயன்த் தருக்ன்ற வகையில் எவ்லாம் ஒன் ழுகவே அமைந்திருக்கின்றன. 3.5/37 Ga இந்தத் தென் நட்டிலே நிருவுலர் எபுந் தருளி வக்து, என்பர் சித்தசக்தானத்தை நிருவி, அதன்வாயிலாகச் சித்த சந்தானம் என்பதனுடைய மந்திரமும் தந்திரமுமாய இத்தலால வித்தைகரோ ந அமைந்து விடக்

கடாதே என்ற அநனது அடிப்படையாக ஓரனவு மக்கினத் தன்வழிபடுத்துதற்குப் பயன்படுத்திக்கொண்டா இங்கட, அதனுல் 'அன்பு' என்ற இக்குணம் நமக்கு என்றம் உடைமையாகியது.

இப்பொழுது அன்பு அன்பு என்ற ஒன்ற எல்லா மக்களியத்திலும் எலிமை யில் சேப்படுகின்றது. எல்லா மக்களும் ஒருவரையொருவர் கண்டபோது எதோ ஒருவிதமான தொடர்புபற்றி அன்பு செய்தி ருர்கள். அந்த அன்பு விளேகின்ற இடம் எது என்ற காம் உன்றிப் பார்ப்போ மானுல், எங்கே கமக் தவிருப்பமானது கிகும் கிறதோ அங்கேதான் அன்பு விள்கிறது. எந்தப் பொருளால் காம் விரும்பப்படுகே சூரமோ அந்தப்பொருளில் அன்பு கொள்ளு கிரேமோ அந்தப்பொருளில் அன்பு கொள்ளு கிரேம். ஆகவே, அன்பு விளையும் இடமாக இரும். ஆகவே, அன்பு விளையும் இடமாக

விருப்பும் என்ற ஒன்று எவ்வாற உன்டாகிறது என்ற ஆழ்ந்து சோக்கிறவ் கமக்கு இன். ந்துக்க டிய பொருள்குவோ கமக்கு இன்பமான பொருள் எதுவோ அங்கேதான் கமக்கு விருப்பம் கிகழ்கின் றது. தொடர்பே இல்லாத ஒன்றில் விருப்பம் கேழ்வது இல்ல. ஆகவே, விருப்புமென்ற ஒன்ற நமக்கு இன்பம்பயக்கக்கு டியதான அன்றிவிடத்தில்தான் உண்டாகிறது. அன்பு அதற்கு நிலக்கள குழிருக்கும் விருப்பம், அற்விருப்பந்திற்குக் காரணமான இனிமை ஆகிய மூன் நம் ஒருசேர ஒத்திட்டுத்திகமும் போது நமக் நடுவ்பம் தரக்கூடிய பொருள் எது என்ற ஆப்வு கமக்கு அவகியமாகிறது. தேவை ஏற்பட்டபின்னர் ஒன்றைப்பற்றி ஊன்றிரோக்குக்ன்ற இறம் மக்களிடத்திலே

வளருகிறது அப்படி சோக்குகின்றபோது, இனிமை என்ற ஒன்ற; எங்கே இருக்கிற நு? எது உண்மையான இவ்பப் பொருள்? என்ற ஆய்வு பிறக்கத்தான் வேண்டும் ஒவ் வொருவனுக்கும். அப்பொழுதுதான் உல கத்திலேயுள்ள இனிமை எல்லாவற்றையும் தம் மனத்தராசிலேயிட்டு, அனுபவமென்ற உரைக்கிலால் நன்கு உரைத்து, இதுதான் உண்மையான இன்பம் என்ற ஆய்க்கு முடிவுகட்டத் தொடங்குவான். அப்படிக் தொடங்கு இறபோது, அப்பர் கவாமிகளிடம் போய், 'நீங்கள் ஆண்டில் முதியவர்கள்; அனுபவத்தில் சிறந்தவர்கள்; எல்லாச்சமய நுணுக்கங்களேயம் சென்று பார்க்கு வந்த வாகள்; ஆகையால், எது உண்கைமையான இன்பப் பொருள்? எது உண்மையான அன்பு செலுத்தக்க டிய பொருள்? என்று எங்களுக்கு அறிவிக்கவேண்டும் ' என்று **எிஸ்ணப்பித்துக்கொண்டால், அந்தப் பெரு** மான் ஈம்மை அழைத்துக்கொண்டு சென்று எது உண்மையான, இன்ப்பான பொருள் என்று காட்டத் தொடங்கவார்.

அவர் வயது வந்தவர், அனுபவத்திலே சிறந்தவர், உபதேசியாக இருக்க வல்லமை வாய்ந்த பெரியார் ஆகையால் அவர்கள் விளக்குவார்கள். 'கீயாரை இனிமையென்று எண்ணுகிரும்? எதை இன்பம் என்று எண்ணுகிரும் என எதிர் விறுவுவார்.

வினைப்பட்ட அவ்வொருவன் எனக்கு இன்பம் என்பது என்னேப் பெற்ற தாயும் தக்தையுக்தான் என்று சொல்வான். அப் பொழுது அவர், 'அவர்கள் உன்னிடத்தில் விருப்பம் உடையவர்களாக இருப்பதற்குக் காரணம் என்ன என்று என்னுகிரும்? என்று கேட்பார். அப்பொழுது என்ன பதில் சொல்ல முடியும்? தாயும் தக்தையும் ஏதோ தொண்டினே எதிர்பார்த்து - வாய்ப் பீனே எதிர்பார்த்து அடியேனிடத்தில் அன்பு கொள்கிருர்கள் என்று சொல்ல கேரிறம். ஆகவே, இப்படி உலகத்திலே காணப்படும் உண்மைப் பொருள்கள் எல்லாவற்றையும் ஒவ்வொன்ருக எது இனிமையான பொரு எென்று ஆராய்க்துகொண்டே சென்ரல், கடைசியாக என்னேவிட எனக்கு மிகவும் இன்பமான பொருள் இல்லே என்ற முடிவு வரும்.

என்னேவிட இன்பமான பொருளில்லே என்ற முடிவுக்கு வந்தபோது சுவாமிகள் விளக்கி அருளுவார்கள். 'தம்பி! நீயே உனக்கு இன்பமான பொருள் என்றுல், நீ இருக்கின்ற கிலவே நபாடுகள் எவைஎவை என்று தெரியுமா? ஒன்றம் தெரியாமலே ஆணவமலத்டுல் நீ ஆழ்த்து செயலர்று. கேவல வெயில் இருக்கும்போது, உனக்கு கீ இன்பம் என்று உரைக்கையுய ஆற்றல் உடையவரைக் இருக்கி முயா? அல்லது, அந்த இன்பத்தை உடையவன்என்ற அறிவாவது உனக்கு உண்டாகமுடியுமா? கேவல வீல யில் ஆழ்ந்து கிடக்கும்பொழுது அல்லது எடுப்பாரும் பிடிப்பாரும் இருக்கு, எவ்லா உலகியல் இன்பங்களேயும் அனுபவித்துக் கொண்டே உண்மை இன்பத்தை அனுப விக்கமுடியும் என்ற ஆற்றல் உடையவன?" என்று வினவுவார். அப்பொழுதுதான் நமக்குக் கேவலகிலயி லும்சரி, அல்லது சகல நீல்யிலும் சரி, நம்முடைய இன்பத்தை உணர்ந்துகொன்ன வாய்ப்பு இல்லேயே என்று என்னிப் பார்ப்போம். கமக்கு உன்மையான இன்பம் எது என்று தேட் விருப்பம் ஏற்படும். அன்பு உண்டாகும். அந்த அன்பைத்தான், எங்கும் விளங்கு கிற பெருமானுகிய அந்தப் பொருளிடத்தில் செலுத்தவேண்டுமென்று அவர் சொல்வார்.

அன்பு என்பதுபற்றி இட்பொழுது எங்கெங்கோ கருவிநூல்களின் கருத்துக் கள் சில ஈம் மனக்கண்முன் சிற்கத்தான் சேய்யும். அன்புடைமைக்கு வரையறை செய்யப் புகுந்த பரிமேலழகர், அன்பாவது என்ன? என்று மிக எளிமையாகச் சொல்லி விட்டார்கள். அன்பாவது தொடர்புடையா ரிடத்து - காதலுடையாரிடத்து உண்டாதல் என உலகியல்சிலேயில் வைத்துச்சொன்றர். தெரடர்பு உடையார் என்ருல் அன்னன் தம்பி, அக்கான், தங்கை, தாய், தகப்பன் ஆவர். நம்மிடத்தில் தொடர்புடையவர் களிடத்தில் மனக்கரிவு இருக்கும் தன்மை தான் அன்பு என்று அவர் சொண்ட இலக்க ணத்திற்கேற்ப வரையறை கூறிப்போந்தார்.

இருமூலர் சொல்லும் அன்பு அந்த அன்பு அல்ல. ஆ.னல், எங்கோ கிடந்க ந**்நை** இங்கே ஏற்றிவைத்து, நாயைச் செவிகைமேல் ஏற்றிவைந்ததுபோல், ஆணவ மலமாகிய சேற்றள பூந்றிக்கிடந்த நம்மைக் கை தூக்கிவிட்டு, தனு கரண புவன போகங் களேக் கொடுத்து, அதனேடு சிறிது அறிவு விளக்கத்தையும் கொடுத்து உலாவனிட்ட பரம்பொருள் செய்த உபகாரத்தை எண் ணும்போது நமக்கு அவருடைய இடையிடு இவ்லாத, என்றும் மாருத ஈடுபாட்டிலே அன்பு பிறக்கின்றது. அந்த அன்பேதான் தொழுலநேவரால் 'அன்புடைமை' என்ற தல்ப்பில் அறிவிக்கப்படும் அன்பு. ஆகவே, அன்பு எழுத்தால் ஒன்ருக இருக்காலம். வரைவு இலக்கணந்தால் ஒன்ளுக இருந்தா லும், செலுத்தப்படும் இடத்தின் சிருமை யும் இழிவும் கோக்கி அந்த அன்பு ஏற்றத் தாழ்வு உடையதாய் இருக்கிறது. அன்பை இறைவனிடத்தில் செலுந்துகின்ற பொழுது இறைவன் அந்த அன்பி நுலேயே வேளிப்படு இருர்.

அன்பினது இலக்கணத்தை என்ன என்று நாம் எப்படி அறிவது? உலகியல் கவிஞராக, உலகியலிலிருந்து ஞான இய லுக்கு உயர்த்தத்கூடிய பெருமானுக இருக் கும் திருவள்ளுவரிடத்தில் சென்று அன்பை அறிய முடியுமா என்றுல், தஃவவல் காய்ச் சல் வருமானுல் கண்ணிர் விடுகிருயே, அது தான் அன்பு வெளிப்படும் உபாயம் என் பார். அதாவது, 'அன்பிற்கும் உண்டோ அடைக்கும் தாழ்; ஆர்வலர் புன்கண்ணிர் பூசல் தரும்' என்று சுருக்கமாகச் சொல்லி விடுவார். அதுபோல், ஆண்டுவனிடத்தில் விடுவார். அன்ப செலுத்தும்போது, அந்த அன்னு நாம் அறிவது எப்படி? அதற்கும் நாயுள் மார்களிடம், சமயாசாரியர்களிடம் சென்ற அதற்குரிய அளவுகோல் எது என்று கோட்க வேண்டும். அவர்கள் சொல்லுவார்கள் ்காகலாகிக் கசிந்து கண்ணிர் மல்கி ' என்ற வன்று நிலேகளேச் சொல்வார்கள். இறைவ றுடைய பெருமையை எண்ணி, அவன் செய்த பரோமபகாரத்தை எண்ணித்கொ டர்பு கொள்ளும்போது மம்மை அறியாமு மெய் சிலிர்க்கும்; மயிர்க்காலில் வியர்வை அரும்பும்; கண்களிலிருந்து ஆனந்தக்கண் ரிர் தாரையாக வழிய ஆரம்பிக்கும்; இந்த முன் அடிவேகளும் யாருக்கு உளதாகிறகோ அவர்களுக்கு அதற்குமேல் வாய் திறுக்கு பேசத் தொடங்கினுல், இறைவன் புகழைப் பாடத் தொடங்கினல் நாத்தமுதமுக்கும்; குரல்வளே விம்மும். இப்படி, அன்புநில்யை யாரிடத்திலே காண்கிரேமோ அவர்தாம் உண்மையில் இறை அன்பினே உணர்ந்தவர் என்று சொல்லுவார்கள். ஆகவே, உலகியல் அன்பு ஏதோ கொண்டும் கொடுத்தும் உரிமையுடைய கமக்குக் குடிவழியாக பெண்டு பிள்ளேகளிடத்தில் செலுத்தப்படுவ தாக இருக்கின்றது. இதைவிட இறைவ னிடத்தில் செலுத்தப்படும் அன்பு உயர்ந்த அன்பாக இருக்க, உயர்ந்த அன்பை அறியக் கூடியிக்றி, காதலாதலும், கசிதலும், கன் ணிர் மல்குதலும், உடல் கம்மையும் அறியா மல் அடியற்ற மரம்போல் கீழே விழுந்து வணங்குதலும், சிவனடியார்களே - சிவகுரு நாதீனக் கண்டவுடனே நாம் யார்? நம் முனடய தகுதி என்ன? நம்முடைய கில என்ன? அந்தஸ்து என்ன? என்று எண்ணிப் பார்க்காமல், அடியற்ற மரம்போல் விழுந்து வனங்கதல் ஆகிய இவைதாம் உன்மை யான இறை அன்பு பூண்டவருடைய அன் பினே அறிந்துகொள்ளக்கூடிய வாயில்கள் என்று சமயாசாரியப் பெருக்தகை கமக்கு அறிவிக்கும்.

இந்நிலேயி லுள்ள அன்பு எத்த**ீனவகைப்** படும்? அன்பின் தரம் என்ன? என்பதைப் டிற்றியும் நடிது பெருமக்கள் சொல்லாமல் இல்லே. அது மட்டுமல்ல. 'அன்பே சிவம்' என்றம். 'அன்பு சிலம் என்ற இறைடு என்பர் அறிவிலார் என்றும் உடன்பாட்டு வாயிலாகவும், எதிர்மறை வாயிலாகவும் அன்புதான் சிவம் என்ற ஏதோ சித்திரம் போலத் திருமூலதேவர் தெரிவித்துவிட்டா லாங்கூட, பின்னே சந்தாறுசாரியாரம்பரை யீலே வந்தவர்கள் - நமது சைவசித்தாந்த சாஸ்திரங்களே அருளிச்செய் தவர்கள், அன்பு என்பது உயிர்ப்பொருளின் குணமென்றம், சிலம் என்பது உயிர்ட்ட டொருள்கள் பல வற்றையும் தான் ஆட்டடுத்தி ஆளக்கூடிய இறைமை என்றம் சொல்கிருர்கள். ஆக, இறையாகிய பொருள் அன்பாகிய குணமே ஆக்விட (புடியமா? குணத்றற்கும் குணிக் கும் உள்ள ஒற்றமைதான் எவ்ன? என் நெல்லாம் ஆழ்ந்த ஆய்வுரையை எண்ணிப் பார்த்திருக்கின் முர்கள். அப்பொழுது தான் ஞானசாரியப் பெருந்தகையாராகிய ஒருவர் சொல்லுகிருர் "யாரேறம் அன்பு செயின் அங்கே வெளிப்படும் காண்" என்று, ்யாராயிருந்தாலும்சரி, சாதியால் சமயத்தால் குணத்தால் உடலால் வேறுபட்டவர்களா யிருந்தாலும்சரி, உலகியல் கண்கொண்டு கோக்குவாரும் சோக்குக; அங்ஙனமின்றித் தீவிரம் அறிதிவிரம் முதலிய நால்வகையான பரிபக்குவம் உடையவர்கள் சோக்கின்லும் சரி இப்படியாக எந்துகோயில் உள்ளவர்கள் அன்பு செய்தாலும் அங்கே வெளிப்பட்டு அருளுவர் என்பது. அன்பே கருவியாக இருந்து, ஆண்டவின் வெளிப்படுத்தச் செய்கிறது என்று கருவிக்கும் காரியுக் துக்குமுள்ள இயைபுபற்றி எண்ணுக என்று ஞானசாஸ்திரம் உணர்த்துகிறது.

இந்த நீஃயிலே '' அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருப்பாரே '' என்றவாறு அன்பை உடையவணுகிய ஆன்மா, அன்பாகிய கருவி பைக்கொண்டு ஆண்டவீன அறிகின்முன் என்றில்லாமல், அன்பேதான் சிவமாக விளங்குகிறது என்று என்னிவிடுமாணல், அந்த ஒரு நீட்வப்லே நம்முடைய அனுபூ சிச் செல்வர்கள் சிவயோகியர்கள் ஒருபோ தம் சொல்லிவைக்கவே இல்லே. ஏன்? இந்தந் திருமந்திரத்திற்குத் துணேசெய்வன ஏலேய இருமுறைகளும் அவற்றின் வழியே வந்த சந்தாஞசாரியப் பரம்பரையில் வந்த ஞான சாஸ்திரங்களுமே. சாவியைவைத்துவிட்டுப் பூட்டைத் திறக்க முற்பட முடியாது. ஆகவே, அன்பும் சிவமும் இரன்டு என்பர் அறிவிலார்; அன்பும் சிவமும் ஒன்ற தான்; அப்படி அறிந்தபின்பு அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருப்பாரே. அப்படியே இருக்கும் அனுபு திலீலமிலே முடிவாகக் காட்டியது திருமந்திரம். இதைத்தான் ஞான நூல்கள் நமக்கு எடுத்துக்காட்டுகின்றன.

வேரொரு மக்திரத்திற்குச் செல்லலாம். குரபதுமன் யாரும் செய்யமுடியாக ஒரு யாகத்தைச் செய்தான். கள்போய்டோன்று எல்லோரையும் மயக்கி, தான் மயங்காது இருப்பவள் தாயாகிய மாயை அவள், தன் முன்று பின்னேகளேயும் அழைத்து, அதுர் குலத்தை ஈடேற்றுவதற்காக ஆட்சித்திறம் வேண்டுமென்று சொல்லி, அதற்குரிய விதி முறைகளேயும் உபாயங்களேயும் [சொல்லிக் கொடுத்தாள். அவள் சொல்லிக்கொடுத்த வுடனே, அவளுடைய ஆணேயின்வுறி, எங்கோ பெரிய சமுத்திரத்தின் மத்தியிலே ஆயிரம் போசனே மத்தியிலே யாகசால அமைத்தார்கள் மூன்ற பேர்களும். அவரவர் களுடைய நில்க்கு ஏற்ப, கடுமையாக யாகம்செய்தார்கள் சூரபு நுமுனுக்கு ஆயிரக் தெட்டு அன்டங்களேயும் தான் ஒருவனே இருந்து அரசாளவேண்டுமென்ற பேராசை. அதற்குப் பெருமுயற்சி வேண்டும். முயற்சி என்ன? யாகத்தியை வளர்த்து, யாகத் தியின்வாயிலாக இறைவனே வரவரைந்து அவரிடத்திலே எல்லா வரங்களேயும் நாம் பெற்றுக்கொள்ள வேண்டுமென்பதே.

யாகத் தெவியங்களே மாயை சிருஷ்டித் துக்கொடுத்தாள். அத்தின பொருள்கவேயும் யாகம் செய்தாய்விட்டது. அந்த யாகப் பொருள்களால் இறைவன்வரவில்லே. சர்த் தைத் துணேயாகக்கொண்டு பேரரசாக வர வேண்டுமென்று என்ணுகின்ருன். ஆகை யால், சதைகளே அறக்து, எலும்பையெல் லாம் வெட்டி யாகம் செய்ய, அதன்பிறகு இறைவன் வெளிவந்து. அவனுக்கு ஆயிரத் கேட்டு அன்டங்களேயும் அசாளும்படி யான ஒரு வரத்தைக் கொடுத்தார். இப்படி எலும்பையெல்லாம் வெட்டி, கடுமையான பெரிய கோரயக்ளுக்கைச் சூரபு நுமன் நடத் நிறன். அவன்கெஞ்சில் தடவிப்பார்த்தால் கொஞ்சங்கட சரம் என்பகே இல்லே; அன்பு என்பதும் இல்லே. அன்பு என்பதை விட்டுவிட்டு, ஆண்டவன் இந்த யாககருமா விற்காக வந்து கூலி கொடுக்கக் கடமைப் பட்டவன் என்ற சூரபதுமன் என்னி னுன். அங்கே உண்மையான அன்பு **இ**ல்லே. இந்துக் குந்தபுரண வரலாற்றை மனதில் வைத்துக்கொண்டுதான் சொல்லுகிறுர்.

என்பே விறகா இறைச்சி அறுந்திட்டுப் பொன்போல் கனலில் பொரிய வறுப்பினும்

என்பது அப்படிப்பட்ட அழகான பகு இயாகும். அபஸ்மார யாகமாகச் குரபதுமன் போக்றவர்கள் அன்பு இல்லாதபடி யாகம் செய்கிறர்கள். அவி உணவாகச் சதையை அறுத்து அக்கே யக்ளுத்தில் இடுகிருன். கேருப்பு போன்போல் எரிகிறது. அதில் அறுத்து இட்டான். அதில் தசைகார்கூடப் போரிந்து போகும்படியாக வறுபடுகிறது. இந்தப்பாடல் அடிகள் இரண்டும் நடிக்குச் குரபதுமன் அன்பில்லாமல் செய்த அந்த யாகத்தை நீண்ட்புட்டுகிறது.

அன்போடு உருகி அகங்குழை**வார்க் கள்**றி என்போல் மணியிலோ எய்தஓ<del>ண் ஹதே.</del>

அடம்பரமான யாகத்திலே எல்லாம் இருந்தும் அன்பு என்றஒருபொருள் இவ்வே இயற்கையொளியுள்ள, எங்கும் கிறைந்த மணியாகிய இறைமணியை – சிவமணியை காம் எய்கவேண்டுமானுல், தன்வேயே கொ லட்சியமாகக் கொள்ளவேண்டும் என்ற கிருமூலர் காட்டுகிருர். தன்னே ஒரு லட்கிய மாக, தான் அடைந்த நில்க்குத் தக்கவாறு எடுத்துக்காட்டி, அந்த நீலேயில் கொஞ்சம் கொஞ்சமாகத் தூக்கிச்செல்லுவதே சிக்க மரபு. அன்போடு மனம் குழையவேண்டும். புறச்சூழலில் போர்த்திருக்கும் போர்வை களே நாம் களேயவேண்டும். பொருமை கொல்லாமை முதலியனவகளினுலே மனம் கற்றுக்காட்டி வும் மிக இறுகினிடுகின்றது. அதைக் குழைக்கவேண்டுமானுல் என்ற ஒன்றுதான் குழைக்க இயலும். அண்டவன் நமக்கு உடலேயும் உலகையும் கந்து, இவற்றில் உலவிவந்து இன்பங்களேத் துய்க்க வாய்ப்பு அளித்திருக்கிருர் என்று எண்ணும்போதுதான் அன்பு உண்டாகும். அதைத்தான் இங்கு 'அன்போடு உருகி அகம் குழைவார்க்கு அன்றி என்போல் மணியினே எய்தவொண்ணதே ' என்கிருர்.

இப்படி இறைவன் அன்பினுவே அகம் குழைந்து அடையத்தக்கவன்; அதுமுற்றிய சிஃயில் அன்பேசிவமாகஅமர்ந்திருப்பதைக் காணுகின்ரேம் என்ற இம்முடிபைத்தான் திருமூலர் முடிந்த முடிபாக - திருமந்திரத் தின் மூலமாக நமக்கு அருளுகிருர் என்று தெரிவித்துக்கொண்டு அமைகின்றேன்.

தாறேரு காலஞ் சயம்புவென் றேத்தினும் வானுரு காலம் வழித்துகீன யாய் நிற்கும் தேறெரு பால்திகழ் கொன்றை அணிசிவன் தாறுரு வண்ணம்என் அன்மில்நின் ருனே.

—திருமூ**லர்**.

#### 'அன்புசெய்வாரை அறிவன் சிவன்'

## சிவஸ்ரீ சுசான சிவாசார்யார் அவர்கள்,

பழதி.

கருணேக் கடலாகிய மகாசந்நீதானம் அவர்களுடைய க்ருணே என்றம் நம்மாட்டு இடையாகு பொகி வருதலால் இன்று நாம் இந்டுக் கூட அவர்களது உள்ளத்தில் எழுகின்ற எழுச்சியின் பயனுக, அகற்கு ஒரு சிறந்த கருவியாக இந்தத் திருமந்திரச் சிந்தினகளே வைத்து, இதன்வாயிலாகச் சிந்தின் செல்வதாக என்ற, அந்நெறியிலே பல ஆண்டுகளாக ஈம்மைச் செலுத்திவரு கின்ற மகாசந்ரிதானம் அவர்கள் இவ்வாண் டி லும் நட்முடைய சிந்தனேக்கு அரிய டொரு ளாய். சிக்கணேக்குரிய பொருள் அதன்குலே, இந்திக்க பூயலக என்ற இருவுள்ளத்துக் கருணேப் பெருக்கினலே இம்மாகாட்டிலே நாமெல்லாம் கூடி இந்த அரிய கருத்துகளேச் இந்திக்கும் பேறடையவர்களாக இன்று . இருக்கிரேம்.

இப்போக்கிலே ஒருப்பட்டுச் செல்கிற நாம், இங்கே அன்பினுடைய இயல்பின எடுத்து முன்னே புலப்படுத்தி, அந்த நெறி பிலே நீன்று, அன்பு நட்டிடத்திலே வளரு மாறு முயன்ருல் பலன்தருவார் யாரென்று சொல்கிற கேள்வி கம்மாட்டு எழும். ஏதே னும் பயனே கோக்காமல் பிரவர்த்திப்பவன் உலகத்திலே இல்ல என்பது ரியதம் ஆத லாலே, அப்படி அன்பு செய்தால் நாமே அவரைச் சென்று அடைவதா? அவரே நம்மை வந்து அடைவரா? நாம் செய்கிற அன்பை நாமே பிரகாசப்படுத்திக்கொள்ளு வதா? அல்லது அவர் அதனே அறிந்து பயன் தருவாரா? என்ற ஒன்றக்கு, 'அன்பு செய் வாரை அறிவன் சிவன்' என்று இப்படி அன்புடைமைக்கு இலக்கணம் கொடுத்து, அப்படி அன்பு செய்வாராயின் அவரைச் சிவன் அறிவார் என்ற கருத்து சிந்தினக்கு உரியதாக அமைந்தது ஆதலினுலே அந்தப் டோக்கிலே இங்கே அமைந்து கிடக்கும் திருமந்திரங்களிலே சிலவற்றை நினேவுக்குக் கொண்டுவந்து அந்தக் கருத்தினேயும் நாம் சிந்திப்போம்.

அன்பினுடைய ஒரு இலக்கணத்தைக் கூறியபோது, கமக்கு எடுத்துக்காட்டுக்கள் **பீளவும்** ஒருமுறை கம்முடைய கினவுக்குக் கொண்டுவரத் தக்கவை. அன்பு என்று சொல்கிற ஒன்று, அறிவுடைப் பொருளி விடத்து கிகபும் கிகழ்ச்சி விசேஷம். அறி வடைப் பொருளுக்கேயன்றி அறிவில்லாத பொருளின்பால் நிகழ்கிற நிகழ்ச்சியன்று. அறிவுடைப் பொருள்கள், அறிவு இல்லாக பொருள்கள் என உலகத்தில் பொருள்கள் இரண்டு வகைப்படும். அறிவடைப்பொருள் இரன்டு வகைப்படும். ஒன்று - அறிவித் கூடல் அறிக் துகொள்ளும் தன்மை; இரண்டு-அறிவிக்கவேண்டாது ஆராய்ந்து அறிந்து கொள்ளக்கூடிய உயிர்களுக்கு அறியுமாறு செறிப்பட சிறத்தி அறிவிப்பது. பொருள் களே அறியத்திலப்பட்டபோது பதி, பசு, பாசம் ஏன்று சைவசித்தாந்தப் பரிபானஷ மினுலே நாம் புலப்படுத்தினல், அது அந்த எல்லேக்குள்ளே உட்பட்டவர்கட்கு அன்றி பரிபாஷையாயிருக்கும் சொல்லே மற்றவர் எளிதில் விளங்கிக்கொள்ளுதல் இயலாது.

இங்கே அறிவித்தால் அறிந்துகொள்கிற உயிருக்கும் அறிவிக்கும் தன்மையுடைய அந்த இறைவனுக்குந்தான் அன்பு என்று சொல்கிறதாயிருக்கிற ஒன்று தஃபப்படுவ தற்கு வாய்ப்பு உடைய பொருளாகும். இரண்டு இடத்திலும் அந்த அன்பு தஃப் படுமாயின் அந்த இரண்டும் ஒருசொல்லால் வு, வீகப்படாழல் மிகத் கிறையே நட்பமான வேற்றமையோடு விவர்கிகிடும். தனக்கு உயர்ந்தார்மாட்டுச் செய்வதும், இழிக்கூரர் மாட்டுச் செய்வதுமான வேருபாட்டிறை அநு ஆண்பு எனவும் அநுள் எனவும்படும். நாம் நம்மினும் மேலான பொருளிடத்தில் வைப்பது அன்பு எனவும், ஒப்பற்ற பரம்-பொருள் தன்னினும் பேரான பொருள்க ளாதிய நம்மிடம் வைப்பதற்கு அருள் எனவும்படும். அன்பு என்ற, சொல்லுவது பிரையாகாது. மிகநன்னி அராயப்படின் நாம் ஒப்புயர்வற்ற ஒரு தலேவனிடத்திலே வைக்கும் ஒரு விசேஷ விருப்புக்கிற்கு அன்பு என்றம், ஒப்பூயர்வற்ற தூல்வன் நம்மாட்டு வைப்பதற்கு அருள் என்றம் சொல்லப்படும்.

அன்பும் அரு நமாகிய இந்த இரன்டும் பயன் கோக்காமலே செய்வதும், பயன் கோக்கிச் செய்வதும் என இரண்டு வகைப் படும். நாம் செலுத்துறேற அன்பெல்லாம் பயன் கோக்கி எழுவது. இறைவனிடத்தில் எழுகிறதாயிருக்கின்ற அந்த அருள் என்ற ஒன்று, இறைவனிடத்திலிருந்து பிரிக்க முடியாததாக இருக்கும் குணவிசேஷம். ஆன்மாக்களாகிய நட்பிடத்தில் அறிவு தல்ப்படுதலே அரிதாக இருத்தல் இல அன்பு தல்ப்படுதல் என்பது அத்துண் சுலபம் அல்ல. மற்றும் அறிவு தல்ப்படுதலே தடையாக இருக்கும்போது அன்பு தல்ப் படுதல் என்பதும் சுலபம் அன்று.

பரமேசுவரனுடைய அறிவோ தடைப் படாத பேரறின். ஆதலிஞலே அனுடுபே அமல் திய அறிவன் அவன் ஆதலிறுலே, அவருல் டய அறிவு எப்போ தும்தில்ப்படும். நம்முடைய அறிவு ஆணவாலி மலங்களால் தடைப்பட்டிருத்தலால், அன்பு நலேப்படுவ தற்கு அடிகீலேயாகிய அறிவு தலேப்படுதலே இப்பொழுது அரிதாக இருக்கிறது. அறிவு தலேப்பட்டபின் நமக்கு அன்புதிலப்படும். ஆகவே, முதலிலே அறிவு தலேப்படுல்பறிறி இந்கு நாம் கிளேவுகூர்**தல்வேண்டும். அறி**வு தல்ப்பட்டபின்புதான் **அன்**பு எழும்.

நாடும்ல்லாம் அறிவுடைப் பொருரே அறல், கம்முடைய இந்த அறிவான க ஆனுவாடு மலங்களிகள் மறைக்கப்பட் டுள்ள அறிவு. சிவபெருமான் அடிவோ அதியே அமலதிய அறிவு. நாம் மலங்க ளால் கடைப்பட்டவர்கள், செம்பக்குக் களிம்பு எப்போது வந்தது. பனிங்கு எந்த நாள் தொடங்கி பரிசுத்தமாய் இருக்கிறது என்பதை வரையறக்கமுடியாது. இவை பெல்லாம் தொன்மையானவை. அறை**ய**ே இயற்கை. இந்தப்பேயர் அதற்குக் காலக் தால் வந்த டந்தம் அன்று. பரமேஸ்வரன் சுயும்பிரகாசமாக உள்ளவர்: ஜோதியாக உள்ளவர். ஆதலி துலிடக்கிலே அநள் தலேப்பட எப்போதும் சக்தர்ப்பம் இருக்கிறது. ஈம்மிடத்தில் அன்பு தஃப்பட சந்தர்ப்பும் இல்லே. ஆனல், நம்மிடத்தில் அன்பு இவ்வேயா என்று சிந்தித்தால் 'அன்பின் வழியது உயிர் சீல' என்று சொல்லுகிறது. நம்மிடத்தில் அன்பு தூலப்படுவதற்கு நை சந்தர்ப்பம் இருந்தால்தான் அன்பு வெளிப் படுமாறு முயற்சிக்கலாம். அன்பு தலேப் படுவதற்குச் சந்தர்ப்பம் இல்லேயென்குல், அது திலப்படுவதற்கு முயலுவது வியர்க்க மாகும். அறிவு விளங்கித் நோன்றுகிறதா என்ரும் விளங்கித் தோன்றவில்லே. அறல் அறிவு இல்ஃயா என்றுல் அறிவு இருக்கிறது. அ அல், வினங்கிக் கோன்ருமல் இருக்கிறது. அகையால், இனி அன்பு குலேப்படுவகற்க நாம் மேற்கொள்ளவேண்டிய செயல் என்ன என்ருல், அறிவு தஃலப்படுமாறு முயலுதல்.

ூறிவு அறியாமையில் கட்டுண்டு கிடக் கிறது. அதலினுலே நமக்கு அறிவு விளங்க வேண்டும். அறிவு உண்டாகவேண்டும் என்பதல்ல. அறிவு வெளிப்படவேண்டும் என்பது. எட்போதுமே இல்லாத ஒன்று உண்டாவதில்லே என்பது அறிஞர் உலகம் கண்ட முடிபு. 'உள்ளது சிறத்தல்' என்ற முறையில் நமக்கு உள்ள அறிவு மலத்தினை தடைப்பட்டிருப்பதால் அறிவுவிளங்குமா று நாம் முயற்சிக்கவேண்டும். ஆனல். அது நம்முடைய பிரயத்தனத்தில் ஆவரு இல்ல. நம்முடைய இந்த அறிவு குறியாமையில் கட்டுண்டிருக்கிறது. எவருடைய அறிவு அணவா இ மலங்களி கைல கட்டுப்பட வில்லேயோ அத்தகையவர்தான் அணவாதி மலங்களில் கட்டுண்டு இருக்கும் உயிர் களுக்கு மலரிவர்த்தி செய்யக் கட மைப் பட்டவர். அவர் எல்லா உயிர்களுடைய மல சம்பந்தத்டுற்குக் காரண காரியங்களே அறிகிறவராக இருக்கவேண்டும். மறைக்கப் படாத அறிவு ஆதலால் நன்ருக அறிகிறவர். சர்வசக்கிமான். அவர் மிகப் பொங்கருணே உடையவர். அவருக்குப் பேசப்படுகின்ற இலக்கணம் மூன்ற. பேரறிவு, பேராற்றல், பெருங்கருணே. இந்த மூன்று குணங்களும் அவருக்கு இருக்கும் காரணத்தால் அவர் படைப்பாதி தொழில்களேச் செய்கிருர்.

படைப்பாதி தொழில்களேச் செய்கிருர் என்பதற்குத் தாத்பர்யம் என்ன? மாயை ப்யிாகாயாவ குக்குகொருப்பெட்டியும் ஆகிய தனு, கரண, புவன போகங்களேத் கோற்றுவித்து ஆன்மாக்களே இசைவித்தார். அதுதான் சிருஷ்டி. அத்தவேயும் சூவியத்தி லிருந்து தோன் றுவடுல்லே. உள்ள பொருள் கள். துண்ப்பொருள்களோடு ஆன்மாக்க கோக் கூட்டுவித்தல். அடுத்து, போக போக் கியங்க2ோத் துய்க்கும்வகையிலே செய்தல். பிறகு, அதனினின்றும் பிரித்தல். அதாவது சம்ஹாரம், ஒடுக்குதல், போக போக்கியங் களில் ஆழ்ந்து, அவற்றினுடைய பயன் இன்மை தெரியும்வரையில் போக்கியப் பொருளில் உள்ளதாக இருக்கும் கில பேறு இல்லாத தன்மையை நாம் அறியவொட் டாது அங்கு அதிலே பரமககம் இருக்கிறது என்று எண்ணி ஆழ்ந்துவிடுதல். அழுந்தியபோது நமக்கு வரும் அனுபவத்தி னுல் நமக்கு உவர்ப்பு வாராமல் செய்து, அதிலிருர்து மீட்பித்தல். இந்தச் செயல்கபோ யெல்லாம் இறைவன் செய்திருன். அப்படி

இறைவன் செய்யாதுபோனும், இந்த உயிர் களுக்குத் தனு, கரண, புவன போகத்தின் தொடர்புகள் உண்டாகமாட்டாது.

இதற்கப்பால் வேரெரு அபாரமான சக்டு இருக்கிறது. அதுதான் கருணே என்று சொல்லப்படுவது. இப்படி எண்ணில்கோடி காலமாக, இள்ளது என்று காலவரையுறுக் கப்படாத நு அந்தக்க நின. எம் வினேகளே அனுபவிக்கம் பொழுது கம்முடைய அறி யாமை நீங்காது. 'மேலேக்கு விந்துமாகி' என்ருர். முன்வின அனுபவிக்க மேல்வின தொடர்ந்து இருக்கும், அப்படியானல், அதற்கு ஏகேனம் உபாயம் உன்டா? கருமம் வியவேண்டுமாயின் அது எதிலே யிருந்து விசோகிறது என்புவதுக் தெரிந்து கொண்டால் அந்த வின்வைத் தடுக்கலாம். நான் செய்தேன் பிறர் செய்தார் என்னும் போது யான் என்ற முனேப்பு கீங்கவேஸ்டும். முனேப்புக் தவிர்ப்பதுதான் உய்வதற்கு வழி யாகும். முணப்பு எப்படி நீங்கும்? உலகத் திலே நம்முடைய பிரயத்தனம் இல்லாமல் இறைவன் உலகத்திலே ஒன் ரயும் வேருயும் உடனுயும் சிற்கிருர். அவருடைய கலப்புந் தன்மையை இர்த உலகத்தில் வைக்காமற் போனுல் இந்த உலகம் கிலேபெருமாட்டாது. அவர் உடனுக இருந்தாலல்லாமல் இந்த உயிர்கள் ஒன்றினேயும் அனுபவிக்கமாட்டா. அவர் வேருக இருந்தாலல்லாமல் அனுபவம் நமக்குச் சிந்நிக்காது. கீலத்தல், அநிதல், அனபுவித்தல் என்ற இந்த மூன்றவித செயல்களுக்கு இறைவன் இந்த உலகோடு னைராயும் வே ரயும் உடனுயும் நிற்கிருர். திருஞானசம்பர்தர்,

> சு நும் முதல் ஒன் நும் இந பெண் ஆண் தணம் அன் நும் .. வே நும்உடன் ஆறன் இடம் வீழிம்மிழ ஸேயே

என்ற கூறி, ஒன்றதல் வேருதல் உடனுதல் இந்த மூன்றம் நிடுத்தல், அறிதல், அனுப வித்தல் என்ற சொல்கிறமூன்றக்காகஅவர் உடன் நிற்கிருர் என்றுசொல்கிருர். இப்படி இருக்கிறதிலேயிருந்து இந்த உலகத்தைப் படைக்கிற ஆதிகாலத்திலே மூர்த்தி, தலம், நீர்த்தம் இவைகளே அமைத்திருக்கின்ருர் என்று தணிகைப்புராணத்தில் கச்சியப்ப சுவாசாரியார் எடுத்துக்காட்டியிருக்கிருர். அப்படி எந்த இடத்தில் மிகுதியாக இந்தக் கலப்பும், அதை முயன்று காணச் சந்தர்ப்ப மும் நிறைந்திருக்கிறதோ அத்தேசத்திற்குப் புண்ணிய தேசம் என்று பெயர். இதை உணர்ந்த சேக்கிழார்சுவாமிகள்,

#### . மாதவம் செய்த தென்திசை

என்றருளிரைகள். இதுபோன்று சிவுதான சித்தியாரிலும், இப்படிப்பட்ட கலப்பை முயன்று காண்புகற்கு வாய்ப்பான கேசம் பண்ணியதேசம் என்று கூறினர். முயன்று காணச் சந்தர்ப்பம் உடைய தேசமும், காணச் சந்தர்ப்படில்லாத தேசமும் உண்டு. எல்லாத் தேசங்களிலும் கலப்பு இல்லாமல் இராது. எல்லாத் தேசங்களிலும் பொருள் களிலே சில நுட்பப்பொருள்கள் உள்ளன. அதைப் பெற முயன்று கில இடங்களிலே வியர்த்தமாகப் போய்விடும், உயிகுத்தக் கை வருந்துவார் போல. எங்கே எப்பொருளேச் சுலபமாகப் பெறலாமோ அந்த இடத்திலே அதைத் காண முயலுவோம், எங்கேயிருக் கு அதைத் கண்டு எடுக்க முடியும்? கலப்பு எல்லா இடங்களிலும் எல்லாப்பொருள்களி லாம் உண்டு என்பது உலகநால் வல்லாள் கண்ட ஒரு உண்டை. எங்கேயும் அந்தப் பரமேசுவரனுண்டு விளக்கம் உண்டு. ஆனுல், முயன்று காண்பதற்குச் சந்தர்ப்பம் உடைய தேசம் இந்தத் தேசம். ஆகையால் இதற்குப் புண்ணியபூமி என்று பெயர்.

இந்த இடத்திலே எப்படி வீளங்குகிருர் என்று சொல்லுகிற ஒன்றை முயன்று காணுமாறு, மிக முயன்று காணுமாறு, மிக மிக அரிதில் முயன்று காணுமாறு என்று சொல்கிற இந்த மூன்று உவமை களில் வைத்து எடுத்துக்காட்டி அதை நமக்குப் புலப்படுத்துகின்ருர்கள். பாலில் நெய்போல், விறகினிடத்து நெருப்பைக் காண்பதுபோல், அப்படி இந்த நாட்டிலே பரமேசுவரன் முயன்றவர்களுக்குப் புலப் படக்கூடிய வாய்ப்பீலே அவர் அமைத் திருக்கிருர் உயிரும் அறிவுடையது. சிவன் அறிவுடையவர்; ஆற்றல் உடையவர்; கருணயுடையவர். ஆதலாலே அவருடைய ஆணக்குட்பட்டு இந்த உலகம் முயன்ற காண்பதற்கு உரிய வாய்ப்பாக அமைந்தது.

எந்தப்பேற முயன்றகாண இயலாதோ அது பேறு அல்ல. எது சுலபமாக அடையுக் கூடியதாக இருக்குமோ அதை அடைவதில் பயன் இல்லே. இந்த இரண்டு உண்மைகளே மனதில் நாம் வாங்கிக் கொள்ளவேண்டும், முயற்சியின்றி காணக்கூடும் என்ருல், அது பயனற்றது. முயன்ரு லும் காணமுடியாது என்ருல் அந்தப் பொருள் இல்லாததே, அது இருக்குமாளுல் முயற்சித்துக் காணச் சந்தர்ப்பம் இருக்கவேண்டும். அது இவ்லா கிட்டால், அந்தப்பொருளுடைய் இருத்தல் அவசியம் இல்லாதது. ஆகையால்தான்,

முயன்றவர் அருள்பெறும் முதுகுள்றம் என்று பேசப்பட்டிருக்கிறது.

முயன்றவர்கள் அந்த அருஃபை பெறு மாறு அந்தப்பொருள் அமைந்திருக்கிறது ஆகையால் முயன்று காணவேண்டுமாயின், பொருள் வலியுடைய பொருளாக இருக்க வேண்டும். வலிமையுடைய ஒரு பொருள், வலிமையில் இழிக்க பொருளாக, அறிவு இருக்கும் உரிமைகோக்கி பேராற்றலுடைய பொருள் சிறிய பொருளின்மேல் இருக்கும் கருண்யால் தன்னே அறிவிக்கிறது. அப்படி அறிவிக்கிற செயல்கள் பஞ்சகிருத்தியம். அதுபட்டுமல்ல: அவர் உலகத்தில் வைத் திருக்கும் கலப்பும், முயன்று காணுதற்கு அவருடைய அருள்விளக்கமும் இருத்தலே. முயன்று காண உரிமையடையது இந்த உயிர். ஆகையால், இந்த உயிர் இப்படி முயன்று காணவேண்டும். இப்படிப்பட்ட

கடமைப்பாடு வாய்ந்திருக்கும் இந்த உயிர் இந்த நாள்வரையில் என்னதான் செய்தது? என்றதொரு கேள்வி எழலாம். எந்தநாள் இறைவற்கு ஞானம் என்பது அமைந்தது? அவர் ஆற்றல் உடையவராக எப்பொழுது அனர்? அவருக்குக் கருணே விகோக்காள் னதா? என்றால் நாம் சொல்லமு**டி**யாது. எப்பொழுகாழுகல் அவர் நம்பை ஆளத் தொடங்கினர் என்றும் சொல்லமுடியாது. "உருத் தெரியாக் காலத்தே உள்புகுந்து" என்ற துபோல அவர் பலகாலமாக, ஆரம்ப பில்லாத காலக்தொட்டு, எத்தகோயோமுறை கொக்கிக் கொக்கி இப்படிப்பட்ட அரிய செயலே, பயன் நோக்காமலே செய்து வரு கிருர். இப்படி அவர் செய்துவந்தும், நீ என்ன செய்தாய்? என்றுல் இதுவரை நான் செய்த செயலேச் சொல்லுவேன் என்கிருர் இருவுல் வேர்.

இகழ்ந்ததும் பெற்றதும் ஈசன் அறியும்.

நான் எவ்வளவுதூரம் அந்த அரிய செயலே இகழ்ந்துவிட்டேன் என்பதும், நான் அதிலே என்ன பிரயோஜனத்தை அடைந்தேன் என்பதும் கூறத்தெரியாது. சொல்லத் தெரிந்திருந்தால், நான் சவறு செய்யமாட்டேன். என்குப்பற்றி எனக்குத் தெரியாது என்று சொல்கிற தோஷம்வரும். நான் இதுவரை இகழ்ந்ததும் பெற்றதும் ஈசன் அறியும். இதுவரையில் எனக்குத் தெரியாது. சென்ற காலத்தின் செய்கையில் ஒருசிறிது அறிவேனேயல்லாது, முன் பிறப் புக்களில் எண்ணில்கோடி காலமாக, எனக் குத்தெரியாமல் இகழ்ந்ததை நான் அறியேன் என்று சொல்லுகிருர்.

இப்படிப்பட்ட பரமேஸ்வரன் ஒருவன் இருக்கவும், அவன் அங்கிகரித்துக்கொண்டு வரவும், ஒருசிறிதும் அதிலிருந்து நாம் பயன் பெருமல் இகழ்ந்ததும், ஏதேனும் சிலேபெறி இல்லாத பொருணப் பெற்றதும் என்னல் வரையறை செய்யப்படுபவை அல்ல. 'ஏழை யேன் நான் பண்டு இகழ்ந்தவாறே' என்று சோல்லுகின்ற குறிப்பை நீன்வு கார்ந்தால், 'அவ்வளவு பெரிய கருணேயைப் பொருட்படுத்தாது நான் அப்படி வியர்த்தமாக ஆக் கினேனே ' என்று சொல்லுவது விவங்கும். 'வினே எனக்குத் தரவேஸ்டி' என்று உமர பதி சிவச்சாரியார் சொல்லியருளுகின்றுர். ஒருயோக்கியதையும் இல்லாத எனக்குத் தரவேண்டி என்று சொல்லுகிருர். இப்படி இருப்பதினையே எப்படிப்பட்டவருக்கு அவன் அருள்புரிகிறுன் என்று இருமூலர் கூறத்தொடங்கி,

உகத்த நள் செயதிடும் உத்தமதாகன் கொழுத்தன்பு செய்தருள் கூரவல்லார்க்கு

என்று எடுத்துச் சொல்கிருர். காலத்தை ஏன் விணுக்க வேண்டும்; விரைந்து செல் லும் என்று சொல்வார்போல, கொழுந்து அன்பு செய்து அருள்கர வல்லார்க்கு -கொழுந்துபோல் வளர்க்கும் அன்புசெய்து, அவர் அருள்கு ருமாறு முயல் வல்லார்ச்சு; உகந்தருள் செய்திடும்-அந்தச் சிவன், உத்தம நாதன், அந்த உத்தமநாதன் உகந்து அருள் செய்திடும். யாருக்கு? கொழுந்தன்பு செய்து அருள்கூர வல்லார்க்கு என்று சொல்கிருர். இவன் செய்திற அன்பிருலே அருள்கூர்தலே உடையது. கூர்தல்-இங்கே வெளிப்படுதல்; திறக்கல். அது திறப்பதற்கும், சிலேபேருக உள்ளுக்கு இருந்தும், அது நமக்கு வெளிப் படுவதற்கு என்ன வழி? 'கொழுந்தன்பு செய்க' என்ற சொல்கிருர். நம்முடைய அன்பு நிகோக்குமாயின், அவருடைய அரு ளும் மேன்மேலும் திகோக்கும் என்று காட்டு இருர். 'கொ புந்தன்பு' என்று சொல்கிறது கான் மிகமிக ஜிவநாடியான சொல். 'அன்பு செய்க' என்று கூறி, அன்பு 'இன்னேசெய்க' என்று சுறி, அதன் பிறகு, 'கொழுந்தன்பு செய்க' என்று கூறுகிருர். அதை அப்படிச் சொல்வது சொல்பல்காமைப்பொருட்டு.

இப்பொழுது என்னசிந்திக்கவேண்டும் என்ருல், உயிர் அறிவுடையது ஆதலாலே உயிரினுடைய குணம் என்னஎன்ற ஆராய வேண்டும். அன்பு பெருகு தலேயன்றி அறிவு உள்ளுதல் அன்று. உள்ள அறிவு தடை கீங்கி விளங்குகல். அறிவ உண்டு என்று சொன்னுல் அன்பும் உண்டு. அந்கக் இசையிலே புகுந்த இருவள்ளுவர் 'அன்பின் வழியது உயிர்நிலே' என்றுர். உயிருக்கு நிலேக்களன் இருக்குமாயின், அது அன்பின் வழி அமைந்ததாக இருக்கும் என்று காட்டு கிருர். முன்னமே அமைந்தது உயிர். அது அறிவுடையது ஆதலாலே, அன்புடையது. ஆகையினல். அன்பு விளங்கமாறு செய்ய வேண்டுமென்ற, சொல்லுகின்ருர். அன்பின் கிலக்கு ஒப்பரிய ஒரு பெரிய எடுத்துக் காட்டாக உள்ளவர் நட்டுகுடைய கைவ சம்பிரகாயக்கிலே கானிகளெல்லாம் போற் றத் தகுந்த பரம் ஞானியாகிய கண்ணப்பர். இங்கே சொல்லிற அன்பு உண்டாவதா? வெளியாவதா? என்ற கேள்விக்கு அந்த லோகத்திலே சஞ்சாரம்செய்த சேக்கிழார் சுவாமிகள்.

ஏகநாயகரைக் கண்டார் எழுந்த பேருவகை

என்கிருர், 'எபுந்த' என்று சொல்கிருர். எழுந்தது என்றுல் முன்பே இருந்திருக்க வேண்டும், உயர் இருந்தது. அதற்கு உடம்புபடைக்கப்பட்டது. உயிர் உள்ள போதே அறிவ உள்ளது. அறிவு உள்ள போது அன்பு உள்ளது. உயிர் விளங்காகும யால் அறிவு வினங்களில்லே. அறிவு வினங் காமையால் அன்பு இருந்தும் அது பிரகாசிக்க வில்லே. ஆகையால், அன்பு எப்படி உெ்் டாகும்? இங்கே சொல்லப்படுகிற அன்பு அறிவு விளங்காமல் உண்டாகிற அன்பு. அதுதான் பற்று என்று சொல்கிற அன்பு தன்னேப்பற்றித் தெரியாமல் பிறரைப்பற்றி உண்டாவது. நம்மைப்பற்றி நமக்குத் தெரியாமல் நாம் பிறரிடத்திலே ஆன்பு செலுத்துவோம். அப்படியிருக்கக்கூடிய அன்புக்குப் பற்று என்று பெயர்.

் நம்மை நாம் தெரிந்துகொள்ளவேண்டு மானுல் அவன் அறிவித்தாலன்றி நம்மை

அறியமாட்டோம். அறிளித்தாலன்றி அறி யாக உள்ளங்கள் நம்முடையளை. நமக பெருமானர் கம்முடைய அறிவு விளங்கும். வன்னம் அனுக்கிரகித்தால் நம்முடைய அறிவு விளங்குகிறது. விளங்கிய அறிவ விருந்து அன்பு எழுகின்றது. இருக்கும் அன்பு கொழுந்த,டோல் மேன்மேல் கினப்ப தாக இருக்கவேண்டும் என்கிருர். காரணம் என்ன? இன்ப வடிவாகிய பெருமானிட மிருந்து எழுகிற அருள் எல்ஃலக்கு உட் பட்டது அன்று, அவர்களிடத்திலிருந்த எழுகிற் ஒரு பெரிய கருணே. அவரிடக்கி லிருந்து உண்டாகும் ஆனந்தமயமான இன்பம் அந்தமிலா ஆனந்தம். உபகிடது டுல் கூறியபடி, ஒன்றுக்கு நூறுபங்கு அறிக மாக இன்பம் இருக்கிறது. அந்தமினா ஆனந்தம் ஆதலின்லே, அந்தமிலா ஆனந் தந்தை அனுபனிக்க மமக்கு மேலும்மேலம் அன்பு இருக்கவேண்டும். எல்லேக்குட் பட்ட ஆனந்தத்தை ஆனுபவிக்க அன்ப எழுதல் போதும். எல்லேக்கு உட்படாத ஆனந்தந்தை அனுபவிக்க மேலும்மேலம் அன்பு விடுந்துகொண்டே இருந்தால்தான் அந்தப் பொருளே அது சாரக்கூடும். அகை யால், 'கொழுந்தன்பு செய்யின்' என்ற சொல்கிருர். கொழுந்தன்பு செய்து அருள் கூர வல்லார்க்கு உகந்து அருள்செய்திடும் உத்தமராதன் என்ற பெயரை முதலிலே தெரிவித்தார்கள். அன்பு சாதனம் என்று சொல்லினிட்டார். அந்த அன்பு எல்லுக்கு உட்படாதது; மேலும் மேலும் எழுதிற அன்பு என்று சொல்லுகின்ருர். எழுந்தபே ருவகையாகிய அன்ப்|செய்தால் உத்தம நாதன் உகந்தருள் செய்திடும்.

முதலிலே நூலீச்செய்யும்போது, இலக் கணங்களேச் தொகுத்துரைப்பது நூல்செய் வானுடைய காருண்ய விசேஷம். அன்பு இதுவரையில் நம்பால் சிகழாமையை சினேச் துப் பார்த்தாலே நம்மாட்டுவைத்த கருணே யும் அவருடைய அருமையும் புலனுகும். 'ക്കാബീ'

### வித்துவான் திரு. தி. சா. தியாகராஜ தேசிகர் அவர்கள், கடலூர்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசந்ரிதானம் அவர் களுடைய திருவடிக் கமலங்களே முதலில் வணங்கி, அடுத்து, தலேவர் அவர்களுக்கும் ஏனேயோர்களுக்கும் எனது வணக்கத்தைச் செலுத்திக்கொள்ளுகிறேன்.

மனத்தைத் தீயவழியிலே புகவிடாது நல்வழியில் செலுத்தி மாட்சிபெறவிப்பது கல்வி. மனிதரிடத்துள்ள மிருகத்தன்மையை மாற்றி அவர்களுக்கு மனிதத்தன்மையைக் கொடுக்கவல்லது. உடலோடு அழியும் குலச் சிறப்புடையது. மற்று எப்பொருளினும் அழியாப்போருள் கல்விப் போருளே. "கேடில் விழச்செல்வம் கல்விப் என்றுர் வள்ளுவர். "ஒருமைக்கண் தான் கற்ற கல்வி ஒருவற்கு, எழுமையும் ஏமாப் புடைத்து" என்றவாறு ஒரு பிறப்பின்கண் பயின்ற கல்வியானது அப்பிறவி ஒழியினும் தான் ஒழியாது உயிருடன் எழுமையும் கொடர்க்து சென்று உதவும் தன்மையது.

பஞ்சேந்திரியங்களால் அறியப்படுகிற பொருள்கள்பற்றிய சவிகற்பவுணர்ச்சிக்கும் கல்வி வேண்டப்படுவதாயின், எங்கும் நிறைந்தும் யாவர்க்கும் தோன்ருது எள்ளி னுள் எண்ணெய்போன்று நிற்கும் இறை வரைப்பற்றி அறியவேண்டின், கலேஞானம் இன்றியமையாதென்பது கூருமலே அமையும். மாயா வலேயில் நிக்கி உழன்று எண்ணிலாப் பிறவிகளே எடுத்தெடுத்து உழலும் ஆன்மா, இறைவனே அறிந்து பிறவிப்பெருங்கடல் நீந்தி அழியாப்பேறு பெற்றுய்தற்கு முக்கிய துண்யாயுதவுவது கல்வியோம். 'உவமையிலாக் கலேஞானம்' எனச் சிறப்புற ஒதும் ஸ்ரீ சேக்கிழார் இருவாக்கும் சண்டுச் சிந்திக்கற்பாலதாம்.

ஞானம் என்பது, உன்மை இன்பத் திற்கு ஏதுவாகும். தன்ணிரே தாகத்தைத் தணிக்கும்; பிற பானங்கள் அங்ஙனம் தணிக்கமாட்டா. அப்படித்தான் முத்திக்கு ஞானம் தேவைப்படுகிறது. ஞானம் என்ற மாத்திரத்தில் சாதார்ண அறிவுடைமையை நாம் நீனத்துவிடக்கூடாது. இத்தகைய அறிவுடைமை உண்மை ஞானம் ஆகாது. ஆகவே, ஞானம் எனப்படுவது, ''எதை அறிவதால் ஒருவனுடைய அறிவ பூர்த்தி யாகிவிடுகிறதோ அதை அறிவதுதான்'' என்று நாம் உணரத்தக்கது.

சுவானந்தப்பேறே நமது முடிந்த குறிக் கோளாயினும் அதனே அடையச்செய்கின் ற இன்றியமையாத லக்ஷியம் ஞானப்பேறு தான் என்று நாம் துணியலாம். இத ஒல், நாம் இந்தப் பிறப்பின்பயனுக ஞானத்தை அடைதற்கு முயற்சிக்க வேண்டுமென்பது தெரியலாம். ஞானம் இவ்வளவு முக்கிய மானது என்பதை ''ஞானம் ஞானவதாம் அஹம்'' என்னும் கீதை வாசகத்தாலும் உணரலாம். ஞானமே, வாழ்கின் குறிக் கோளே விளங்கவைக்கின்றது. பிறவிவேரற வீழ்த்தவல்லது ஞானமேயாம்.

மாந்தர்கள், அறிவு விரிவதற்காகவும், அனுஷ்டான அறிவினே விரைவில் அடை வதற்காகவும் நூல்கள் ஒதுவர். நூல்கள் யாவும் உலகநூல், கடவுள்நூல் என்ற இந்த இரண்டு பிரிவினுள்ளே அடங்கும். பொதுப்படக்கூறின், உலகநூல்கள் யாவும் மனிதனுடைய உள்ளத்தை வெளிப்பொருளிலே செலுத்தி, மேன்மேலும் ஆசையைப் பெருக்கும் உணர்ச்சி அறிவை வளர்க்கும். அடுத்து கடவுள் நூல்கள் எனப்படுமவை,

மன்தறடைய உள்ளத்தை அகமுகமாகத் நிருப்பி எல்லாட்டொருட்கம். என்னச் செயர்ரும் மூலகம் எதுவேன அறிவித்து அத்தப் பொருளோடு ஒன்றும் பிரேமை கொண்ட ஞானந்த உவினக்கும். இதன் தான் உலகநால்கின எல்லாம் ஒதுவுகி டேடும் காலக்கடத்தியிடாம். ஞானநால் கின்மே திருமாற கீதிநால்களும் அறிவுடத் துகின்ற

"தானமாலத வீடுபங்கம் உணர்பு" அகராம். மெய்ப்பொருள் கான் பது இன்றி மமையாசதாவிர் ர. இக்க மெட்ப்பொருள் கான தன் ப முறைமையின்பே சாச்திரம் வேதாகமங்கள் சாற்றவதா ரம். சம்பதால் கர் இங்களம் பெரட்டடும் கூரனர்தின அபுருராம் சன ம் புருரையம் சன்கம் பாகுபித்த உரைக்கும். இரன்னட்டமே ெருநட்டடச் சிவஞானம் என்றம் செட்பு வதுன் நி. இந்த இரண்டு சுரனங்களும் சிவத்தைபே வணர்ந் நவதுபற்றி இங்களம் அடைப்பர். அபரதானம் என். த. வேக-ஆகம் - சாத்திரங்கனால் உண்டாவகாகம். இந்த அறிவு - நானம் புநானம் எனப் பிம் அது புதி நாளத்தைப் பயக்க உதவ வதாம். அது புதினானம் எனப்படும் புர நானம் நடிபெற்காரம் விலாவதா ரம். அகவே. ஞானமானது உறகநூல்கரால் அமைவந்த் சன்வும், வேத உபரிடத அகமங்களால் உணரப் ட வேண் வெக என் ஆம், அர்ங்னம் உணரப்பு ஆட்டத் தும் சர்சநவீன் தொடிருளாலே வணரப்பட பேன் இமன்பதம், இன்றேல் யாவும் தீர் மேல் எழுத்தத்து த்தராகுமெனவும் தாம் கேரிக்க கண்டு.

இந்தக் கருக்கின் நடக்கு உணர்ந்தும் கொருட்டே திருமந்திரத்தில் பெய்ஞ்ஞா னக் கல்விடற்றிக் கூறம் கல்வி என்ற அதி காரம் அமையலாயிற்ற. இத்தகைய மெய் டணிவுக் கல்வி - கல்ஞானம், இறைவனி டங்கே இடைவிடா அன்ப பூண்டாரிக்கு அவனருறாள் எய்தப்பெரம் என்பதற்கு இக்கர்விபந்காரம் அன்புபற்றிய அடுகாரங் களின்பின் அமையலாயிற்று என்ற ஒரு குறிப்பும் உணரத்தக்கது. இனி, திருமந்து நூலில் கல்வி என்னும் திலப்பில் காணப் படும் செய்றிகிறாக்கால் போம்.

தறிப்பறித் தேனுடல; உளிரது கூடிச் செறிப்பறித் தேன்மி த தேவச் பிராஜோ முற்பபறியாதுவத் துள்ளம் புதத்தான்; கறிப்பறியாமி தங்கலவிகற நேனே.

சிவிடரமான் யான் செய்த விடுக் கிடாக எனக்கு உடல் த் தந்ததன் சறிப்பை அதாவது எடுத்த இந்த உடல் இருக்கும் டோதேக, அனவத்தின் நீர்கி அருட்டுண் கொன்டு 3 சிவானந்தப்பேறு எய்துக என்றும் குறிப்பை அறிந்தேன். இறைவன் உயிர்க்கு உயிராக இருக்கும் தன்மையை உணர்ந்தேன். அவனே என்னுயிர்க்கு உயிர் என்று அறிந்ததும் தேவர்களுக்கெல்லாம் நிவருகிய மகாதேவன் தடையின்றித் தானே வந்து உள்ளத்தில் எழுந்துருள்ளன். பிடுகே நான் உயர்ந்த அருள்ளுளக் கல்வி கற்றேன் என்று இம்முதல் திருப்பாடனில் கூறுகிறர்.

மற்ற ரூபாடலில், உடலில் உயீர் கீத்கின்றபோதே அது திரித்தியனுகிய சிவ பெருமான் திருவடியைப்பற்றி அறிவிக்கும் மேய்ஞ்ஞானக் கல்வியைப் பயிலுங்கள்! பாவங்கள் ஒழியும்; என்றம் சொற்தற்றம் தில்லாமல் இறைவனே கல்லாமாய், தானன்றி வேறில்லாக் தன்மையனும், கமது அறிவைக் துலக்கும் மணிவிளக்காய் கம் உள்ளத்தில் விளக்குவானென்ற கூறுகிறுர்.

அடுத்து, மெப்யுணர்வுக்கல்வி கற்றவர் கல்விப்ல் பாதிய இறைவன் மலரடியைக் கருதுவர்; அக்காலத்தில் அத்திருவடியைக் கான அவர் கருந்தில் ஒரு கண் உண்டாம். அதுவே அகக்கண் என்றம் ஞானவிழி என்றம் மெப்பறிவாளர் ஆப்சது புகத்ச்தி உரைக்கப்படுவது. ஆகவே சிவஞானக் கல்வி பயின்றதன் பயரைக ஞானக்கண் காட்ட நமது உள்ளத்தடத்திலே கயல் போலத்துள்ளும் திருவடிக்காட்சி எய்தும். ஆகவே, ஆனந்தக்காட்சிக்கு இந்த அகக் கண்ணே வேண்டும் என்பதை, ''அகத்துக் கண் கொண்டு பார்ப்பதே ஆனந்தம்" என்று மற்ரேரிடத்தில் குறிப்படுகின்ரூர். புறக்கண்ணல் திருவடிக்காட்சி எய்தாது என்றும் சிவஞானக்கல்வியின் சிறப்பைப் புலப்படுத்துகிருர் திருமூலர்.

> கற்றறி வாளர் கருநிய காலத்துக் கற்றறி வாளர் கருத்திலோர் கண்ணுண்டு கற்றறி வாளர் கருதி உரைசெய்யும் கற்றறி காட்டக் கயலுள வாக்குமே.

இத்தகைய அருட்கல்வி உடையவர் இருவினத் தொடர்பினின்றும் கழிந்து வீரைந்து செல்கதி சேர்ந்திடுவர். உடம் பீன்கண் பற்றுடையார் பதிஞானவிருப்பில ராய், யோகநெரி ரின்று குண்டலிசத்தியை வருத்தி எழுப்பி அமுதமருந்தி வாழ்ந்து இருப்பர். இத்தகைய துன்பம் வேண்டாம் உங்களுக்கு. இரவும் பகலும் இறைவனத் துதியுங்கள். குளிகையால் செம்பு பொன்ன ஞற்போலத் திருவருட்சத்தியால் உங்கள் உடல் அழியா உடல் ஆம். ஆகவே, யோக ரிலேயிலிருந்து வருந்தவேண்டாம் என்று அறிவிக்கின்றுர்.

சண்டேசுர பதவிபெற்ற வீசாரசருமர் திருவருட்பொலிவால் தெய்வ உடல்பெற் றமை உணரத்தக்கது.

கல்வி யுடையார் கழிந்தோடிப் போகின்றூர்; பல்லி யுடையார் பாம்பரிந் துண்கின்மூர்; எல்லியும் காலேயும் ஏத்தும் இறைவணே வல்லியுள் வாதித்த காயமு மாமே.

பல்லி- பல்கு தஃயுடையதாகிய உடல்; தொடர்பாக ஒன்றன்பின் ஒன்றுகப் பல்கு வதற்கு இடனுக இருப்பதால், உடலுக்குப் பல்லி என்று பெயர். பாம்பு - குண்டனி.

வல்லி - திருவருள். வாதத்த - இரசவாதம் செய்த. அரிந்து - வருத்தி,

இதனுல் ஞானநூற் கல்வியொழுக்கம் உடையார் சிவானந்தப் பேறு பெறுவர் என்ற உணரலாம்.

சிவானந்தப்பேற்றிற்குச் சிவஞானக் கல்வியே துணே என மற்தொரு செய்யுளில் அரிவிக்கின் ஈர். மேலம் அச்செய்யுளில் ஆன் மாக்களின் பரிபாககிலேகளுக்கு ஏற்பக் காய - பேரொளிப்பிழம்பான இறைவன் காசையிய கைத் தோன்றித் துணேரிற்பான் என்றும். ஆசாரியனிடமிருந்துவரும் மாயா கிகமான சொல்லாகிய திருவைக்கெழுத்து நல்ல திணேயாம் என்றும். அதுதான் ஆன் மாக்களே வாசுமைலம் தாக்காதவாறு துணோயாய் பாதுகாத்துவரும் என்றும், அதனுல் தூய சிவமனம் கமழம் என்றும் கூறி, இத்தனேயும் கிகழ்தற்கு வாயிலாக -துணேயாக நிற்பது சிவஞானக் கல்வியாகிய தாயகல்வியேயாகும் என்கிருர். 'சிவன டியே சுந்திக்கும் இருப்பெருகு சிவஞானம்' என்பது ஈண்டு நீணக்கத்தக்கது.

அடுத்து ஞானநூற் பயிற்சியை மேற் கொன்டு மெய்ஞ்ஞானம் துலங்கப் பேரு தாரைக்குறித்துத் திருவுள்ளம் இரங்குதல் அறியலாம். அப்பாடல்;-

நூலொன்று பற்றி நுனியேற மாட்டாதார் பாலொன்று பற்றினுல் பண்பின் பயன்கொடும்: கோலொன்று பற்றினுல் கூடா பறவைகள்: மாகொன்று பற்றி மயங்குகின் முர்களே.

மிகவும் உயரத்தில் ஏறவேண்டுமானல் கமிற்றைக்கட்டித் தொத்தி மேலேசெல்லு கின்றனர். அதுபோல ஞானநூல் – அருள் நூலக் கற்று நின்று நுட்பமான (நூல்) சிவஞானம் மேலோங்கிச் செல்லவேண்டும். அவ்வாறு செய்யாதவர், உலகிலே புறச் சமயங்களுள் ஒன்றைப் பற்றினுல், உயிர்ப் பண்பின் பயன் கெட்டொழியும். புனத்தில் ஒரு கோல்ப் பற்றிகின்றுல், பறவைகள் கூடிக் கதிரை உண்றை: அது போலவே நிருவைந்தெழுத்தாகிய மந்திரக் கோலேப் பற்றிகின்றுல் புலன்களாகிய பறவைகள் அல்லது திவினேகள் கூடாம லொழியும்; அங்ஙனமின்றித் திருவருள் துண்ணில்லாமையால் மாயையில் அழுந்தி மயற்துகின்றுர்களே எனக் கூறுகின்றுர்.

குரியன் முன்னில்யில் தூய்மையான தூயகாந்தக் கல்னினருந்து நெருப்பு வெளிப் படுதல் போல, அருட்கல்வி முற்றப்பெற் நேர்க்கு (ஆன்மாவுக்கு)த் இருவருளால் சிவம் வெளிப்பட்டருள்வான். சஹஸ்ராரத் திதுள்ள இளமத் மண்டலத்தை நாடி, தாரணேயால் எட்ட வல்லார்க்கு மனம் உறுதியாக சின்று சிலக்கும். அவ்வாறு சிலத்த மனம் மேலேறிச் செல்லுவதற்கு நூலேணிபோல உதவுந்தன்மை உடையது அருட்கல்வியாகும் என்று அது பயன்படும் வகையையும் குறிக்கின்றுர்.

சிவஞானக்கல்கிகையப் பயின்றவர்கள், நன்னேறிக்கண்ணே உய்க்கும் வழித்துணே யாவார். மேலும் பிறவிப்பிணிக்கு மருந்தும் ஆவார்களேன்றும், அத்தகைய திருவருட்கல்வி இவ்வரகவர் ஒதுக்குர்தன்மையராவர் என்றும், அந்த அருட்கல்வி இவ்வரகவர் ஒதுக்குர்தன்மையராவர் என்றும், அந்த அருட்கல்வியாளர்க்குப் பெருந்தன்மைவல்லா அதிய பரமன் மனம் அடங்குதற்குரிய துணேவனைவான்; மேலான ஏழு உலங்களேயும் கடந்து பேரின்பகிலே பெறவழித்துணையாயிருப்பவனும் இறைவனே என்றும் அறிவிக்கிரர்.

நீங்கள் பற்றுக்கோடாக ஒருபொருஃப் பற்றவேண்டுமாயின் சிவபரம் பொருஃபியே பற்றங்கள்; முழமுதற்கடவுளாகிய இறை வன் திருவருஃபப் பெற்றுல் எல்லாம் மிக எனிதாய் முடியும்; உபாயத்தில் வல்ல (அறிவு) ஒளி விளங்கும் தேவராயினும் ஞானநூல்களேக் கற்றவர்தாம் பேரின்பம் அடைந்து சிவதுரிய நீஃலயில் நீன்றவர் ஆவார் என்கிருர் திருமூலர். எனவே சிவ ஞானக்கல்வி பயின்றவரே பேரின்பமுற்று நீன்ருர் என்று நாம் உணரலாம்.

திருமக்திரத்தில் கல்கி என்றும் இக்தத் திலப்பில் இறுதியாகக் காணப்படுகின்ற பாடலில், திருமூலதேவர் சிவபெருமாளேக் கட துடையான்; மீலயான் என்றம், உலகமே உருவமாக உடைய இறைவன் பஞ்சபூ தங்களேயும் தனது திருமேனியில் ஒருகு முக உடையவன்என்றம், பல்லூழி காலமாகப் புண்ணிய வண்ணமாம் வனிமை மிக்க இடபத்தை ஊர்தியாகச் செலுத்தும் அமரர்கள் திலேவன் என்றும், இத்தகைய இறைவன், திருவடி ஞானமுடையவரின் புனித உள்ளத்தில் உறைவான் என்றும் கூறுகின்றுர். அப்பாடல்:

கட்துடையான் மஃபயாவ் ஐந்து பூதத்து உடதுடையான்பல ஊழிதொ நூழி அடல்விடை ஏறும் அமரர்கள் நாதன் இட முடையார்செஞ்சத் தில்லிருந் தானே.

கல்வி என்ற தலேப்பில் காணப்படும் பாடல்களால் அடியேன் மிகச் சுருக்கமாக உணர்ந்துகொண்ட செய்திகள் : நூற்கல்வியே மிகமிக இன்றியமையாதது; இதனுல் அகக்கண் எனப்படும் பதிஞானம் உண்டாகும்: ஞானம்பெற,தலின் பயன் இறைவனது திருவடி தொழுதலேயாம். ஞானக்கல்வியால் உடலும் பொன்னுகும்; தாயஞானக் கல்வியே நல்ல துணேயாவது; அனுகதம்வரையில் மனம் உயர்தற்குரிய நாலேணிபோன்றது திருவருட்கல்வியே; திருவருட்கல்வியுடையாரே நன்னெறியிலே உய்க்கும் வழித்துணேயாவார்; மேலும் பிறவிப்பிணிக்கு மருந்தும் ஆவார்; அருட் கல்விகற்றவரே பேரின்டம் உற்றுகின்றவர்; கற்றவர் செஞ்சிலே தான் சிவன் இருப்பான் என்பனவாம்.



திருமந்திரமா நாடு - இரண்டாம் நாள்

# இரண்டாம்காள் பேருரைகள்

தலேமையுரை:

## சிவஸ்ரீ ஈசான ிவரசார்யார் அவர்கள்,

பழதி.

கருணேக்கடலாகிய குருமகாசங்கோனம் அவர்களுடைய அருளாணேயால் ஈமேல் வாம் இந்த நேரத்தில் திருமந்திர சிந்தனேயில் ஈடுபடுவதற்கு இங்கே கூடியிருக்கின்றேம்.

நம்முடைய பாரததேசம் புண்ணியபூமி. இங்கேதான் சிறப்பான அறங்கள் முறை யாக நடந்துகொண்டிருப்பதற்கு வாய்ப்பு ஏற்பட்டிருக்கின்றது. மனிதப் பிறப்புக்கு வருகிற கௌரவம் ஞானத்தெறவேதான். அறிவு விளக்கமே, விடுபடுவதற்குச் சிறந்த சாதனமாகும். அதற்கு விளக்கம் பெறுவ தற்குச் சந்தர்ப்பம், பிறப்புக்கள் அத்தனே யிலும் மனிதப்பிறவி சிறந்தது என்பது. அறிவின் விளக்கமெல்லாம் மறைவு நீங்க நீங்கப் பிரகாசமுறு தல்போல, நாமெல்லாம் அந்த நிலேயிலே பொருந்தவேண்டியவர்கள். அப்படிப்பட்ட ஒரு போதுவான பேறு பரமு கொனிகளுக்கு நிரம்புகிறது. அப்படிப் பட்ட பரமஞானிகளே இரண்டு தொடர்களி **ைவே ஆன்** இரர்கள் புலப்படுத்துகிருர்கள்; "கோடி குர்யப் ப்ரதிகாசம், கோடி சந்திர சீதளம்' என்று. கோடி குரியன் உதயமா றைற்போல் ஞானவிளக்கம் பெற்றவர்கள். அப்படிச் சொல்லும்போதே, அவர்களுக்கு அமைந்திருக்கும் அமைப்பை கோக்கி ஒர் அளவு அஞ்சத்தக்கதாக இருக்கும். குருசிவ வடிவமாய், சதாகிவ மூர்த்தியாய் முருகப் பெருமான் தோன்றினர் என்று சொல்லு கின்றபோது, அனதக்கண்ட ஐம்பெரும் பூதங்களும்கிலேகுமேக்கன என்றசொன்னர். ஆனல், அது அநிவுசெய்ய வந்தது அல்ல; காப்பாற்ற வந்தது. அதனுடைய பேரொளி

மற்றவர்களே அஞ்சச்செய்தது. அதுபோல் கோடி குரியனுடைய வெப்பத்தைத் தாங்க மாட்டாமல் அச்சமுண்டாகிறது. ஆயிரம் கோடிசந்திர்கள் உதயமானுற்போல் தண் னேனி உடையவர்கள். அவர்கள் கோடி குரியப் பிரகாசம் ஆனவர்கள். ஆகையால், கதிரோனப்பார்க்கக் கோடி டங்கு ஞான விளக்கம் பெற்றவர்கள் அவர்கள்.

கதிரோ அக்குட்பன்னெடுங்காலமாக ஒழே தன்மைத்தாக இலக்காகயிருப்பது இருள். நாடோறம் வவர்க்கோங்கு இறது இருள். குரியனுடைய குரணம் எல்லுக்கு உட்பட் டது. உயிர்களினுடைய அறிவு சீலேயைத் துரக்கிக்கொண்டிருக்கும் இருளானது ஒரு தன்மைத்தான து அல்ல, நாள்தோறம் வள ருவது. ஆகையால், வளருக்குற இருடுவப் போக்கும் ஞானிகள் ஒரே தன்மைத்தாக மேன்மேலம் என்னென்ன இல்லாமல். வெல்லாம் ஈம்முடைய அறிவில் ஆணவம் வந்துசெறிந்து நம்மைஅடர்த்தல்செய்யுமோ அவ்வப்போதெல்லாம், அவர்கட்கு ஞானம் உதயமாகி நம்மையெல்லாம் உய்விக்கும். அத்தகைய ஞானந்தாவ் நமது புண்ணிய பூமியின் பெரும் சிறப்பான ஒருபேறு. அகனுல்தான் நம்முடைய பாரம்பரியத்திலே மெய்ஞ்ஞானிகளும் கௌரவப் புருஷர்க னாகக் கருதப்படுகிருர்கள்.

ஞானம் என்று சொல்லுகிற ஒன்ற, எல்லாத்தோந்திரங்களிலும், எல்லாச் சமய பேதங்களிலும் காணப்படுகின்றது. நம் முடைய சமுதாயத்திலே அந்தஞானத்தைப் பெறவதற்கு உரிய வாய்ப்பை முறையாக அமைத்திருக்கின்ற காரணத்தாலேயே நம் முடைய சமுதாயம் சிறந்ததாக ஆகின்றது. ஞானமே உயிர்களுக்குப் பரம லட்சியம், அதையடைவதற்கு உபாயங்கூறும் சமயம் உயர்ந்த சமயம். ஞானத்தை லட்சியம் என்று கூறி, எல்லாச் சமயமும் அதற்கு உபாயம் கூறுவதை கோக்கும்பொழுது நமது சமயமே சிறந்தது என்பதை நாம் அறிவோம்.

கோய்க் நப் பரிகாரம் தேடவுக்தவன் மருத்துவன். ரோகநிவாரணத்தைப்பற்றிப் பேசிவிட்டு. 'போய் வா' என்று சொல்லி விட்டால் அந்த ரோகி கோய் கீங்கமாட் டான். பல மணிநேரம் பேசிக்கொண்டு இருப்பதால் கோயினுல் துன்பப்படுகிறவன் கோய் கீங்கி இன்பப்பேறு அடையமாட் அதைப்பற்றிப் பேசாமல் மருக்கு கரும் வைத்தியன் ரோகத்தை நிவர்த்திக் கிருன். அதுபோல், உயிரின் சோய் கீங்கு வகுற்கு உபாயங்களேயும், ஏதக்களேயும் எடுத்துக்காட்டுவது அதன் வளர்ச்சியை நமக்குப் புலப்படுத்து இறது. உபாயத்தை மட்டும் கேட்டுக்கொண்டிருப்போமானுல். அறியாமை நம்முள்ளே வளருவதை எடுத் துக்காட்டு இறது. இருவே விட்டுவைத்து இருப்போமானுல், அது ஒரு காலவேல்லேக் குள்ளேகீக்கும். அறிவாகிய இருளே விட்டு னவத்திருந்தால், அது கால எல்லேக்குள் ரீங்குவதில்லே. ஆகவே, ஒரே தன்மைத்தாக இருக்கும் இருளேக்க்குவதற்கு நாமெடுத் துக் கொள்ளும் முயற்சியைவிட வளர்க்கோங்கி இருக்கும் இருளே நீக்குவதற்கு அறிவிலே எழுச்சியுள்ள எல்லோரும் மேற்கொள்ள வேண்டியது பெருமுயற்கியாகும். முயற்சியை இருளிலே கடக்கின்றவர்கள் செய்துகொள்ள இயலாது. இருளிலிருந்து நீங்கியவர்களே அம்முயற்சியைச் செய்யக் கூடியவர்கள். அப்படி இருளிலேயிருந்து நீங்கியவன் அறைதியாகிய பரமேஸ்வரன் ஒருவர்தான். மற்ற எல்லா உயிர்களும் அவர் அருளினுலே இருள் நீட்கின்வர்கள்:

முன்னமேயே இருள் கீங்கப்பெற்றவர்கள் அல்ல. ஆதலால், 'அணுதயே அமலன்' என்றது சித்தியார். அணுதியே அநிலிருந்து கீங்கிய பெருமானின் அருள்பெற்றவர்களேக் குருபரம்பரை என்று சொல்வார்கள்.

குரு பரம்பரையினர் - குரு, அபரகுரு, பராபரகுரு என மூவகையர். குரு என்பவர் சிவனிடத்தில் அணுகியிருப்பவர். அபரகரு என்பவர் நட்டை அணுகியிருப்பவர், பராபா குரு என்பவர் இரண்டுபேருக்கும் இடை யீலே இருப்பவர். சரியையு**ம்** கிரியையும் மதத்தினராலும் மேற்கொள்ளப் எல்லா படுவன், போகமென்பது அத்துணே எளிது அன்று. கானம் என்பது புரம லட்சியம். அந்தஞானத்தை அடை வதற்கு ஆரம்பமாக அமைவது சரியையும் கிரியையும் ஆகும். 'சரியையும் கிரியையும்தான் செய்கின்றிலர்' என்று திருமூலர் சொல்கிருர். ஏனேன்ருல், சரியையை மேற்கொள்ளாகபோது கிரியை யிலே பிரவேசித்தலும் பயன் அடைதலும் இயலாது. இந்த இரண்டி லம் பிரவேசித்தவ ருக்கு அல்லா து யோகநெறியில் தஃப்படுதல் அறிவினம் அல்லவா? சரியை, கிரியையிலே துமைப்படுகின்ற நம்மவர்கள், தங்கள் அன விலே பயன் உடையவர்கள் ஆவார்கள். போக நெறியிலே தூலப்பட்டவர்களுக்கு விளங்கும் விளக்கந்தான் பரிபூரண ஞானம் என்று பேசப்படுகிறது. அவர்களேல்லாம் போக்களாக இருந்தார்களா என்ற கேள்வி கமக்கு எழும். அந்த யோக நிலேயைப்பற்றி கினவுகூர்கின் றதபோ தெல்லாம், அவர்கள் சிலத்தால் அன்றி கோலத்தாலும் வேறுபாடு உடையவர்களாயிருக்க வேண்டுமென்றும், உலக இயலுக்கு அவர்கள் முற்றிலம் மாறபட்டவர்களாக இருக்க வேண்டும் என்றம், நாழும் அப்படிக் கருதவேண்டும் என்றும் பலர் நீனக்கிருர்கள். இந்த விபரீத உணர்ச்சி தலேயெடுத்து கம்மவர்கள் மறுத் தல் செய்த காலத்தில்தான் சுந்தரமூர்த்தி சுவாயிகள் தோன்றினர். 'யோகத்து நெறி யிலே சுந்தரம்' என்று சொல்லுவ துண்டு.

பன்னெடுங்காலமாக யோகத்தைப்பற்றி கினவுகூர்ந்தவர்களெல்லாரும். சிலக்கால் அன்றி கோலத்தாலும் மாறபட்டிருக்க வேண்டும், உலக இயலுக்குப் பெரிதும் மாறபட்டவர்களாக இருக்க வேண்டும் என்றும், அப்படியிருந்தால் யோகத்திலே பாவேசிக்கச் சந்தர்ப்பம் உண்டாகும் என்றம் கருதினூர்கள். அந்தக் கருத்தை நம்முடைய மனதிலே வைத்துக்கொள்வோ மாயின் அந்த யோகம் என்று சொல்லும் கை பெரும் சாதனத்தில் நட்டவர்களுக்குப் பேடுவேசம் இல்லாமல் போகும், சரியை, இரியை என்ற இரண்டு கெறிகளேயும் பின் பற்ற திறவர்கள் அதற்கு அப்பால் செய்யும் கியமத்தில் மட்டுமல்லாமல், ஞானநெறியில் கு ப்படவேண் டியவர்கள் ஆகின் (ஈர்கள். னானத்திலே தலேப்படுகிறபோது ஏற்படும் விளேவை நோக்கினுல், போகம் என்று சொல்வது சீலத்தால் மட்டும்மேற்கொள்ளத் கக்கது அன்று, சிலமே யோகத்திற்கு ஒரு ப்ரகாரம் என் நபுலப்படுத்தவேண்டுமேன் ந அறைத் மல பக்குவறுகிய பெருமாறுகிய பாமேசுவரன் கருதினர். அதனுல் இல்லற தருமமாக இப்படிப்பட்ட ஒருஉணர்ச்சியை வளர்க்கல் செய்ய வேண்டுமென்று திருவுள் ளம் அருள்கூர்ந்தது. ஆகையால், சுந்து மூர்த்திசுவாமிகள் அதற்கு இலக்காக, அவர் வாயிலாக யோகத்தை உண்டாக்கவேண்டு மேன்ருல் அதர்ச்சி உண்டாகவேண்டும். ஆனுல், அப்பொழுது நாம் சாந்தமாகவே இருந்தோம். இத்துணேகாலம் பொறுத்தும் அதன் பலன் அப்படியே இருக்கிரேம்.

இல்லற நெறியிலே. யோகத்திலே நின்று உணர்த்துவது என்று சொல்லப்படுகிறதே; அப்பொழுது அப்படித் தலேப்பட்ட வருக்கு இல்லறந்தான் சிறந்த வாய்ப்பு, சுந்தரர் இலக்காக இருந்தார் என்பது எவ்வளவு வியப்பான விஷயம் என்றம் நாம் எண்ண வேண்டும். எத்தனேயோ பல விஷயங்களில் மாறுதல் என்றும், அதிர்ச்சி என்றம் நாம் இப்படியெல்லாம் பேசப் பழகுகின்ற இந்த

சகாப்தத்திலேகூட, சுந்தரமூர்த்திசுவாயிகள் யோகத்திற்கு எடுத்துக்காட்டாக இருந்தார் என்ற: சொல்லும்போது, நாம் அதிர்ச்சி கொள்ளவில்லே. காரணம் என்ன? பன் கெரிங்காலமாக யோககில் என்ற ஒன்று, இன்றுவரை கோலத்தால் வேறுபட்டவர் களுக்கு - ஒவ்வொரு எல்லேயைக் கடந்து தமச்கு உரிய நாட்டையும் ஊரையும்விட்டு அவர்கள் காட்டுக்குச் சென்றவழி அல்லாது யோகத்தைப்பற்றிச் சிந்தையிலே இயலாத ஒன்ற என்று கருதிவந்த கருத்து மேலோங் கய காலத்திலே சுந்துக்காட்டாக இருக்கத் திருவருள்கருந்தது.

யோகம் என்று சொல்கிறகாயிருக்கும் நெறி, சரியை கிரியையிலே தமேப்பட்டவ ருக்குச் சபீபத்திலே உள்ளதாக இருக்கும் வட்சியம். லட்சியம் பரம லட்சியம், அவாக் கா லட்சியம் என்ற இரண்டு வகைப்படும். அப்படிப் பார்க்கும்போது, ஒன்று ஏதுவும் பயனுமாக இருப்பது என்று அமைத்துக் கோண்டால், சரியைக்குக் கிரியையும், கிரியைத்கு யோகமும், போகத்திற்கு ஞான மும் என்று நம்முடைய சைவசித்தாந்த பரம் ஞானசாரியர்கள், ஈம்மவர்களெல்லாம் வணங்கும் தெய்வமாக இநர்த சிவஞான சுவாமிகள், சரியையின்றி கிரியையும் சிரியை யின்றி யோகமும், யோகமின்றி ஞானமும் இவ்லே என்று எடுத்துக் காட்டினைகள். ஆகையால் சரியை, கரியை, யோகம் என்று சொல்வதாயிருக்கும் மெறி நம்மால் மேற் கொள்ளத் தக்கதல்ல: அதற்குக் காட்டை அடையவேண்டும்; விட்டைத் துறத்தல் வேண்டும்: அந்த நீலேயிலேதான் பயிலப்படு வது என்றேல்லாம் கருதிவக்கோம். அந்த சிந்தனேயில் நமக்குப் பிரவேசம் இல்லாமல் போக, அந்தக் காலத்திலே இங்கேயிருந்து யோகங்கள் வேற டலதேசங்களுக்குப்போய், அங்கிருந்து வந்திருக்கிறது. இப்படியாக, யோகம் என்று சொல்லும் ஒன்றை இங்கே சாமான்யமான பொருள், விழப்பொருள் என்று கருதி அந்த யோகத்தை எடுத்து நம்மவர்களுக்குப் போதிப்போர் போன்று, அந்த நாளிலே அருணகிரி சுவாமிகள் வந் தார்கள். அவர்கள், அடிரில் என்ன என்று ஆராயத் தலேப்பட்டார்கள். அந்த யோக மெல்லாம் பிரணவத்தை முன்னுகவைத்து எழுந்த யோகம் என்பதை நினேவு கூர்ந்தார்.

அடிநில்தான் போகம் யோகத்தின் என்று அவர் எடுத்துக்கூறி. அடிகில தெரி யாது நீங்களேல்லாம் மருளாதீர்கள் என்று புலப்படுத்துவாராய், அவர்களுடைய இந்தக் கருத்திலே இந்த உத்வேகம் இருந்ததா, இல்லேயா என்று கேட்கிற கேள்ளி இருக் கின்றது. இது உள்ளத்திலே இருந்திருக்க வேண்டும் என்பதைப்பற்றி இன்னெரு 'அசட்டு யோகிகள்' என்று இடக்கில். அவர் சொல்கிருர். அப்படியானுல், அடி நிலேயற்று, பேச்சளவிலேயிருப்பது யோகம் அன்று. யோகம் என்பதன் பொருடீருத் தெரிந்த பீன்பு யோகத்தைப்பற்றிப் பேசு வோம் என்று அகற்காகவே கை பெரிய துவஜத்தை நாட்டுகின்ருர் இந்த நூலிலே திருமூலர். இதைப்பற்றி ஈம்முடைய சமயத் தில் பேசுதல், அதைப் புலப்படுத்தத் தஃப் படும்போது அவற்றின் அடிகிஸ் இன்ன து என்று நாம் தெரிந்துகொண்டு, அவற்றைத் துணேயாகக்கொண்டுதான் நூல் எழுத வேண்டுமென்பது வைதிக பரம்பரையும், கௌரவமான பரம்பரையும் ஆவாருடைய பாரம்பரியம் என்பதுதான் அதனுடைய வைதிக பரம்பரை என்று தாத்பர்யம், அந்தக் கூட்டத்தினுடைய பரம்பரையைக் கருதக்கூடாது. '' உலகியல் வேதநால் ஒழுக்கம் '' என்று சேக்கிழார் சொல்கிருர் உலகம் என்பதற்குப் பொருள் சொல்வது அவசியம். உலகமென்பது உயர்க்கோரைக் குறிக்கும். அவர்களுக்குரிய பொதுமைக்கு வைநிகம் என்றும், சிறப்பு உணர்ச்சிக்குச் சைவம் என்றம்பெயர், 'உலக இயல்' என்ற சொல்லும் வேதாகமங்கள் வழிவந்த நூல் கள்தாம் நூல்கள் என்று சொல்லப்படும்.

சிவரகமங்களிலே யோகபாதம் பேசுக் என்னில்கோடி படுகின்றது. என்றுர். அந்தப் பரமரகசியத்தை எடுத்து உணர்த்தப் புகுந்த திருமூலர் 'யோகம்' என் நடுசால்லே முதலிலே வாங்கிக்கொண்டு அது கூடுதல் என்ற பொருள் உடையது ஆகலாலே, எது கூடுதல்? எதைக்கூடுகல்? என்ற இரண்டு கேள்விகளே எழுப்புக் கொண்டு. இதுவரை கடைக்காமைக்குக் காரணம் என்ன? என்ற கேள்வியை வருவிக்குக்கொண்டு, மலசக்திக்கு வலிமை கூடாமையே காரணம் என்ற செனிவ செய்து, இதனுல் செலுத்துவது ஞானம் என்று புலப்படுத்தி, அந்த யோகத்திற்குச் சந்தர்ப்பும் என்ன என்று தொடங்கி, அந்த முறை அமைப்பினுலே யோகத்திற்கு இடம் குந்து, சரியை கிரியை பயின்ற நெறியிலே மேற்கொள்ளப்படுகிற சாதனம் போகம் என்றுகூறி, ஞாணுசிரியனுடைய கடைக் கண் பார்வையினுலே மலம் கீங்கப்பட் டிருப்பவர்க்குச் சரியையிலும் கிரியையிலும் அதிகாரம் எனவும் அவைகளின்வழியே நின் ழேர்களுக்கு போகத்திலே பிரவேசம் எனவும், அந்த நெறியிலே தஃப்பட்டு அடை இற பயன் ஞானம்என்று நெறிப்பட உணர்த்திரை திருமுலர், அப்படி உணர்த்து வதற்கு மூலப்பொருளாக இருந்த சாதனம் ஆகமம் என்பகை அந்தப் பெருமானர் எடுத்துக்காட்டுகிருர். அந்த இயல்பைச் சேக்கிழார்புலப்படுத் துகிருர்.

இத்தகைய பேற்றினே நடக்கு அந்த ஆகிரியர் வழங்குகின்றபொழுது ஆகமங்க கொல்லாம் சிவபேதம், ருத்ரபேதம் என்னும் இரண்டில்அடங்கி, சிவணல்சொல்லப்பட்டு, கேட்ட சிவன்கள், சொன்ன சிவன்கள் என்ற இருவகைப்படுவார்கள். சிவஞான போதத்திலே சொல்லப்பட்டவை சொன்ன சிவன்கள் சிவன்கள். அவனுடைய அருளிணுல்கேட்ட சிவன்களாக இருக்கும் ருத்திரர்கள், ரிஷி பரம்பரையினருக்கு வரும். அது சிவாகமங்களிலே சொல்லப்பட்டிருக்கிறது.

கிவாகமங்களின் சாரங்களே இங்கே நுக்கு அனுக்ரவிக்க எழுந்துள்ள திருமலர் பாமாகாசம் என்று சொல்கிருர். சிகாகரசப் போடுவளியில் உள்ளவர்களுக்கு அருளிக் செய்யப்பட்ட காயிருக்கும் சிவரகமங்களின் சாரமாக இந்த யோகபாகத்தை எடுக்குச் சோல்லும்போது, தானும் அக்க கெறியில் நீன்முல் அல்லாது அந்தப் பெரும்பொருள் பற்றிப்பேசுதல் அரிதாகலால், அந்தநில்யில் என்றென்றம் நிற்கும் இருமுலகேவர் அந்த பேடு லேகின்று அருளுவார். எம்மனோம் நீந்துகொள்ளுதற்பொருட்டு அவர் இருக் பிலாயத்நிலிருந்து வருகிருர் என்பதைக் வேலாயத்து ஒரு சித்தர் பொடுயில் சேர் ார் ' என்று ஊரும் பேரும் கம்மவர்போல் வத்து, கயிலாயத்து ஒரு சித்தர் என்று பயர் சொல்லக் காரணம் என்ன? வினே சத்தால் வந்து, ஊரும் பேரும் ஒன்றம் ல்லாததால் தனியாக அவருடைய பெய ரச் சொல்லுவதற்குக் காரணம் என்ன? ரமேசுவரன் கயிலாயத்திலிருந்து எழுந்து ந்தது கி. பி. யா? கி. மு. வா? என்று சால்லி, அவர் காலத்தால் வரையறுக்கப் ட்டவர் அல்ல. காலம், இடம், இக்கு வைகளேக் கடந்தவர்தாம் பரமஞானிகள். ானிகளுக்கே அப்படிப்பட்ட மியமம் ல்லேயாயின் அது பெரிய பரமஞானியாகிய மேசுவரனுக்கு எங்ஙனம் பொருந்தும். கவே, கயிலாயத்தில் ஒரு சித்தர் என்று ற தின்ருர். அப்படிப்பட்ட திருமூலர் தம்பரத்தில் வந்து நடேசப்பெருமானின் புரானந்தத்திலே தோய்ந்தவராகி, அதன் பின்னர் இருமந்திரத்தை அருளிச்செய்தார் என்று அவருடைய இயல்பை உணர்ந்த சேக்கிழார் எடுத்துக்காட்டுக் முர்:

> வவ்வியமெய் யுணர்வின்கண் வரும் ஆனந்தக்கூத்தை அவ்வியல்பில் கும்பீட்டு.

பரம் சாதனங்களே மேற்கொண்டவர் களுக்கு அந்தத்திருவருள் தானே வவ்விக் கொள்ளும் இயல்பை உடையது. இவர்கள் போய்ச்சென்று பற்றம் இயல்பு உடையது அன்று. அப்படித் திருவருளிலே தோய்க்க வர்களாகி, திருவருளால் தூண்டப்பட்ட வர்களாகி நீன்று இந்தத் திருமந்திரத்தை அருளிச்செய்தார் என்பது இத்திருமந்திரத்தி துடைய பிறப்பை நாம் உள்ளூ உணரத் துணேசெய்யும். இந்நிலேயை அவர் அறிதல், அதை வழங்கிய சிவன் அறிதல் என்போன்ற வர்களுக்கு மன எழுச்சி செய்தற்போருட்டு என்று நாம் அதை சிந்தித்துக்கொள்ளுதல் வேண்டும். இப்படிப்பட்ட பாரம்பரியத் திலேவந்த ஒருபெரியார் அருளக்செய்தநூல் திருமந்திரம் என்பதாகும்.

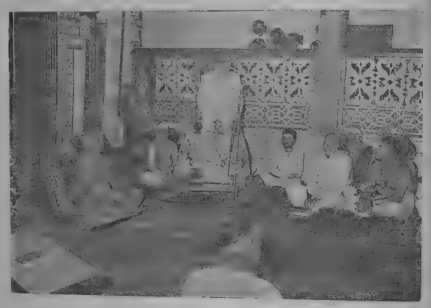
இந்தத் இருமுந்திரம் என்ற ஒன்று, 'மந்திரம்' என்ற பெயரால் அமைந்திருப்பதால் மந்திரம் என்ற சொல்லே அதனுடைய பொருளேயுணர்ந்து நியமனம் பண்ணவல்ல வராய் இருக்கும் ஒப்புயர்வற்ற ஒரு தலேவ னுடைய இயல்பைப் புலப்படுத்துவது திரு மந்திரம் என்ற திசையை மாத்திரமாவது தெரிந்துகொள்ளவேண்டும். திருமந்திரம் என்ற தடத்தில் மந்திரம் என்ற சொல்லே நியமனம் பண்ணுவாரையும், அவருடைய ஆற்றல்யும், அதற்கு கௌரவம்இருக்கிறது என்பதையும் தெரிந்துகொள்ளவேண்டும்.

நானம் என்ற ஒன்று எல்லோராலும் விரும்பப்படு இறது. அது இரண்டு படியாய் இருக்கிறது. நமக்குத் தொடுவில் ஒருபடி இருக்கிறது. அதனேயடுக்கு இடையிலே ஒரு படி இருக்கிறதே அந்தப் படி நில்கு வந் திருக்கும். நம்மை அந்த ஞானசெறியில் தஃப்படுமாற செய்திறவர் நம்முடைய அரு ளாசா நகிய திருமூலதேவர் ஆவார். அத்த கைய அபூர்வசெறியிலே நம்மைச் சேலுக்கு கிறவர்கள் நாறசாரியு ஆவார்கள். அவர் கள்தாம் நமது கரு னுமர்த்தியாக விளங்கு பவர்கள். எத்தனேயோகாலமாக கம்முடைய சைவ பாரம்பரியத்தில் செய்த ஒரு விசேஷ புண்யத்தின் பயனுக, கிருபாசமுத்திரமான மகாசக்கிதானம் அவர்கள் இருவுள்ளத்தில் புதந்து, ஸ்ரீ நம்சிவாய மூர்ந்திகளுடைய தருவருள் இவர்கள் திருவுள்ளத்தில் நின்று நடிக்கு அனுக்கிரகிப்பதற்கு இன்றைக்கு வேறு சான்றுகள் வேண்டாம். இதை ஒவ்வொரு சந்தர்ப்பத்திலும் எண்ணும் போது - இந்நூலிலே பிரவேசிக்கிறவர்கள் பிரவேசியுங்கள், அதற்கேல்லாம் அடிப் படைகளும் எத்தனேயோ உள்ளன, இந்த நாளிலே நாம் அஞ்சி அஞ்சி புத்தகஉருவிலே இடம்பெற்று, நமது சித்தத்திலே இடம் பெருத திருமக்திரத்தை நம்மையெல்லாம் சிந்திக்கும்படிச் செய்தார்கள் என்பதை நீன்க்கும்போது, அதற்கெல்லாம் அவர்க ளுடைய பெருங்கருணதான் காரணம். என்போன்றவர்களுக்கு

ஒரு பெரிய தகுதி தந்து இங்கே இந்த பொறப்பு வகிக்குமாறு செய்த கருணேத் திறத்தை என்றென்றம் சிர்தித்துக் கொன் டிருக்கிறேன். இத்தகையதொரு பேற்றிதே தந்த அந்தத் திருவருளே வழுத்திக்கொண்டு இனமேல் நல்ல கேள்வியைக் கேளுங்கள் என்று அருளுமாறகூறி, கேட்டு அதன்படி அமைந்து ஒழுகுங்கள் என்பதைப் புல் படுத்துமாறுகூறி, இங்கே 'கேள்விகேட்டு அமைதல்' என்ற ஒரு பெரிய விஷயத்தை நம்முடைய சிவகுமார் உதவுவார். அப்படி இன்றைக்கெல்லாம் சிவகுமாரர்களாகவே அமர்ந்திருக்கின்றுர்கள் என்பதையும் நாம் சிந்தித்துக்கொண்டிருப்போம்.

போற்றுகின் றேன்புகழ்ந் தும்புகழ் ஞானத்தைத் தேற்றுகின் றேன்சிந்தை நாயகன் சேவடி சாற்றுகின் றேன்அறை யோசிவ யோகத்தைப் போற்றுகின் றேன்எம் பிரானென்று நானே.

—திருமூலர்.



திரு. சிவகுமார் விரிவுரை நிகழ்த்துகிருர்

கேள் விகேட்டமைதல்'

#### திரு. ச. சிவகுமார் அவர்கள் <sub>М. А.,</sub> சென்னே.

ஸ்ரீலஸ்ரீ குருமகாசக்கிதானம் அவர்கள் இருவடிகட்கு வணக்கம் செலுத்துகிறேன். இங்கே குழுமியிருக்கின்ற அனேவருக்கும் என்னுடைய தாழ்க்த வணக்கத்தை இங்கு தெரிவித்துக்கொள்கிறேன். பரமன் ரோம்ப கருண் உடையவன். தகுதியற்றவனுகிய என்னேயும் ஆட்கொள்ளுகின்ற பெரும் தகைமை அவனிடத்திலே உண்டு. இன்று அமைந்திருக்கிற தலேவர்கள் மிகச் சிறந்த வர்கள். மற்றம் அமைந்துள்ள பேச்சாளர் களேயெல்லாம் பார்க்கும்போது எனக்குப் பூர்வ புண்ணியத்தின் பயறகவே இந்த வாய்ப்பு சிடைத்திருக்கிறது என்று எண்ண வேண்டியிருக்கின்றது. அதன் பலனுகவே நான் இதில் கலந்துகொள்ள கேர்ந்துள்ளது.

இப்போது அடியேனுக்குக் கொடுக்கப் பட்டிருக்கிற பொருள் "கேள்வி கேட்டு அமைதல்". கேள்வி என்றிருக்கிறதே, இது சில மாணவர்களுக்கு மிகுந்த பயத்தைக் கொடுக்கக்கூடியது. அந்தக் கேள்வி அல்ல நாம் நினேப்பது. "கேள்ளி முயல்" என்று ஒரு பழமொழி சொல்வதுண்டு. "கற்றனின் கேட்டலே நன் று"் என் றும் ஒரு பழமொழி உண்டு. ஆகவே, இப்படி கேள்வி என்பது ஒரு சிறந்த கருத்தோடு அமைந்திருக்கிறது. இராமாயணத்திலே அனுமனே "சொல்லின் செல்வன்'' என்று சொல்கிற அமைப்பிலே கேள்விச் செல்வத்தை நாம் ஞாபகத்திற்குக் கொண்டுவர வேண்டும். இந்தக் கேள்வி என்பது நமக்குச் செவிச்செல்வமாக அமை கிறது. செல்வங்கள் பலவாக இருக்கின்றன. அவற்றுள் மிகச்சிறந்தது செவிச்செல்வம். " செல்வத் துள் செல்வம் சேவிச் செல்வம்" என்பது திருவள்ளுவர் வாக்கு. செவிச்செல்வத்தை நாம் 'கேள்வி' என்று

சுருக்கமாகக் கொள்ளலாம். காது இரும் கும் நல்ல சொற்களேக் கேனாதவர்கள் செவிடர்கள். கண் இருக்கிறது; படிக்கத் தெரியாதவர்களிடம் ஒரு புத்தகத்தைக் கொடுத்து அதுனப் படிக்கச்சொன்றல் அவரைல் படிக்கவே முடியாது. படிக்கத் தெரிந்தவனுக்கு விளக்கு கிடீரென்று நீன்று விட்டவுடன் கண்ணிருந்தும் படிக்கமுடிய வில்லே. கண் இந்தும் குருடர் என்று சொல்வ துபோல, காது இருந்தும் கேள்விப் பயன் பெரு துபோனுல், காது இருந்தும் செவிடர் என்று சொல்லக்கூடிய நில்தான் வருகிறது. 'கேட்பினம் கேளாத்தகையவே' என்ற குறன்தான் இச்சமயத்தில் ஞாபகம் வரும்றது. சொல்லுவோருடைய அறிவு, அவர்களுடைய அளவு, அவர்களுடைய ஆற்றல், அவர்களுடைய ஆன்மீகவளர்ச்சி, அவர்களுடைய பேச்சு நமக்குப் பலவகை களில் பலன் தருகின்றன. எனவேதான், இறந்த கருத்தைக் கேட்கிறத்லேசு ட, சிறந்த கருத்தைச் சிறந்தவர்கள் வாயி அலே கேட் பது திறந்த பயன் தரும். அதை நாம் ஞூப கத்தில் வைத்துக்கொள்ளவேண்டும். நல்ல விஷயத்தை நல்லவர் வாயிறுலே கேட்பது ரொம்ப ரொம்ப கல்லது. அது கமக்கு சல்ல ஆன்பிகபலம் பெற உதவும். அத றல்தான் 'கற்றிலனுயினும் கேட்க' என்று சொல்லப் படுதிறது.

இப்படிக் கேட்கும்போது, அதைக் கவனமாகக் கேட்கவேன் நிமன்று பெரிய வர்கள் சொல்லி வைத்திருக்கின்ருர்கள். அதோடு, அப்படிக் கேட்பதையும் பக்தி சிரத்தையோடு கேட்கவேண்டும். அப்படிக் கேட்ட பின்னர், சிர்தனேசெய்து பார்க்க வேண்டும். கற்றல், கேட்டல், சிர்தித்தல், தெளிதல் என்று இதை வரிசைப்படுத்திச் சொல்லியிருக்கிருர்கள். அப்படிச்சொல்லும் போது, கேட்பதை இரண்டு காதுகளினுலே கேட்க வேண்டுமென்று சொல்லுகிருர்கள். எவ்லாப் பக்கங்களிலிருந்தும் வரக்கூடிய நல்ல விஷயங்களேக் கேட்க வேண்டும். அண்டவன் நமக்குக் கண்களேயும், காது களேயும் தலேயிலே வைத்திருப்பதற்குக் காரணம். நம்கண்ணும் காதும் ஒன்(ருகச் செயல்படுவதற்காகத்தான். இதைத்தான் 'செவி**ம**டுத்தல்' ் என்று சொல்கிருர்கள். இப்படிச் செவி மடுக்காமல், போகின்ற போக்கிலே பேச்சை ஒரு காதாலே கேட்டு, இன்னொ காதாலே விட்டுவிடுவது செவி மடுக்கலாகாது. கேட்பவற்றைக் கவன **மாகக்கேட்டு.** கொள்வனவற்றைக்கொள்ள வேண்டுமென்று கூறப்படுகிறது. இதிலே நாம் பேசுகின்றவர்களின் திறவேப்பற்றி எடைபோடாமல், அவர்கள் பேசஇருக்கும் பொருளேப்பற்றித்தான் சிர்திக்கவேண்டும். எல்லோரும் சிறந்தபேச்சாளர்கள் ஆகிவிட முடியாது. ஆகவே சிறந்தபேச்சாளராகவும் இருக்கு, பேசுகின்ற அப்பொருளும் சிறக்த பொருளாக அமைக்தால், அது ரொம்ப விசேஷம். தாடகையின்மீது இராமபிரான் விட்ட அந்த அம்பு அவள் மார்பைத் துளேத்துக்கொண்டு எப்படி வெளிச்சென் றதோ, அதுபோல் ஒரு காதால் கேட்டு. இன்னேரு காதால் விட்டுவிடுவது கூடாது. கேட்பதை நன்கு கேட்டு, மனதில் வாங்கிக் கொள்ளவேண்டும். இல்லாவிட்டால், புல் லர்க்கு நல்லோர் சொன்ன பொருள்போல அ. கிவிடும்.

ஒரு பொருள்ச் சொல்கிறவர் ஆசான், கேட்கிறவன் மாணவன். ஆக இரண்டு பேர். சொல்கிறவர்களேப் பருந்துக்கு உதாரண மாகக் கொள்ளலாம், கேட்கிறவர்களே நிழ லக்கு உதாரணமாகத் கொள்ளலாம். அதே போல் இயலும், இசையும் ஒப்பிடலாம். இந்த இரண்டும் ஒன்றுசேரும்போதுதான் நாடகம் உண்டாகின்றது. அதுபோலவே,

கேட்பவர்களின் விருப்பத்திற்குத் தகுந்தாற் போல்தான், சொல்லிக் கொடுக்கிறவருக்கு அசையம் ஏற்படும். ` பணம் கொடுக்கு விடுவகால் மட்டும் சொல்லிக் கொடுக்கிற அசிரியருக்கு அசையை உண்டரக்கிகிட முடியாது. ஏழை மாணவகை இருக்காலும் கூட். அவன் பாடம் கேட்டுக்கொள்ளும் விதத்திலே இருந்தால் ஆசிரியருக்குத் தனி விருப்பம் ஏற்படும். அப்போதுதான் அவ னுக்குச் சொல்லிக் கொடுப்பதைப் பார்க்க லாம். ஆசிரியர் தன்னுடைய அறிவை பெல்லாம் ஒருபுறம் ஒதுக்கிவைத்துவிட்டு, எப்படி மாணவன் நிலேக்கு இறங்கிவக்கு அவனுடைய நிலேயிலேயே நின்று சொல்லிக் கொடுக்கின்றுர் என்பதை ஆர்வத்தோடு பாடம் கேட்கும் மாணவன் விஷயத்தில் காண்பதை நாம் மனதிலே நன்ருகப் பதிய வைக்குக்கொள்ள வேண்டும், திறந்த கல்வி கானம் உள்ளவர்கள் கிடைக்கமாட்டார் கள். கேள்கிஞானம் உள்ள மக்களுடைய அருள்வாக்குகளே நன்கு கேட்கவேண்டும். அவர்களே நன்கு படிக்கும்படிச் செய்து கேட்கவேண்டும். இப்படிப் பழங்காலத்தில் பற்பல அரசர்கள், பிரபுக்கள் இருந்திருக்கி ருர்கள். நல்ல கல்விஞான புள்ளவர்களேத் தங்களது சடையிலே வைத்துக்கொண்டு அவர்கள்வாயிலாகக் கேட்டுப் பயனடை வார்கள். திருமலர் சொல்லதிருர்:

அறம் கேட்டும் அந்தணர் வாய்மொழி கேட்டும் மறம் கேட்டும் வானவர் மந்திரம் கேட்டும் புறம் கேட்டும் பொன்னுரை மேனிஎம் ஈசன் திறம் கேட்டும் பெற்ற சிவகதி தானே.

இம்மாதிரி இருந்தால் சிவகதி விளயு மென்று அப்பர்சொல்கிருர். இப்படிப்பட்ட கேள்கிஞானத்தை அனுபவம் பெற்றவர் களுடைய வாயிலாகக் கேட்பது மிகவும் நல்லது. எப்படி பி. ஏ. பட்டத்தை ஏழு வயது சுறுவன் திடீரென்று அடைய முடியாதோ அதேபோல நல்ல கேள்வி ஞானத்தைப் பெறவேண்டுமானல் அன்பு முதிர்ச்சி பெற்றவர்களுடைய வாயிலாகக் கேட்பதே நல்லது. இப்படிப்பட்டவர்கள் வாயீலாக நாம் சிவஞான அனுபவத்தைக் கேட்டால் சிவகதி கிடைக்கும். அதை எப்படிக் கேட்கவேண்டும்?

செவிகாள் கேண்டுன் களோ - சிவன் எம்இறை செம்பவள எரிபோல் மேனிப்பிரான் திறம் எப்போ தும் செவிகாள் கேண் மின்களோ.

அதாவது, ஈம்முடைய செளிகளில் நன்கு வாங்கி, தேக்கி வைத்துக்கொள்ள வேண்டும் என்று சொல்லுகிருர். அப்படியாணுல், கேட்பதோடு சில்லாமல் அவைகளே நன்கு உணரவும் வேண்டும். இதை '' உல கெலாம் உணர்ந்து '' என்று சொல்வநிலே யிருந்து நாம் புரிந்துகொள்ளலாம். இப்படி உணர்ந்து ஒருபொருளக் கேட்கும்போது, உயிரும் உட லும் எப்படி ஒன்ற படுகிறதோ

அதுபோல் ஈம்முடைய வாழ்க்கையில் இந் நில்களேவைத்து வாழுவேண்டுமென்ற ஒரு சிறந்த குறிக்கோளேக் கூறதிறது. இப்படி யிருக்கக்கு டியவர்கட்குச் சிவன் உறு துணே யாக கீற்பார் என்ற; கூறகிருர். அதாவது, பீண்டும் பிறவாகேறி நமக்கு அருளப்படும். இப்படி சிறந்தவற்றைக் கேட்டு, சிந்தித்து இத்துணே நன்மைகள் அமைவதாலே. நமக்குக் கிடைக்கின்றன என்று சொல்லி யிருக்கிருர். இப்படிப்பட்ட சிறந்த ஒரு கருத்துள்ள பொருளே விளக்கும்வகையிலே ஒரு சந்தர்ப்பத்தைக் கொடுத்த, குருமகா சுந்நிதானம் அவர்களுக்கு என்றுடைய நன்றியை மீண்டும் தெரிவித்துக்கொண்டு, அவர்களுடைய திருவடிகளுக்கு எனது வணக்கத்தைச் செலுத்டுக்கொண்டு, என் உரையை முடித்துக்கொள்ளு இறன்.

உறுதுணே யாவ துமிரும் உடம்பும் உறுதுணே யாவ துலகுறு கேள்வி செறிதுணே யாவது சிவனடிச் சிந்தை பெறுதுணே கேட்கிற் பேறப்பில்லே தானே.

— நிருமூலர்.

'கல்லாமை'

#### திரு. அ. ச. ஞானசர்பந்தம் அவர்கள், м. а.. செள்ண.

ஸ்ரீ நமசிவாயப்பெருமானின் இருவடிகளுக்கும், ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்நிதானத்தின் போன்னர் திருவடிகளுக்கும் வணக்கம். பெரியோர்களாகிய உங்களுக்கும் எனது வணக்கத்தைத் தெரிவித்து ஒருசிலவற்றைப் பேச சிற்கின்றேன்.

'பெறுவான் தவம்' என்று பெரியோர் கள் சொல்லுவதுண்டு. இவ்வளவு பெரிய திருமந்திர நூலில் எனக்குக் கொடுக்கப்பட் டுள்ள தலேப்பை ரிவேக்கும்போதெல்லாம் உண்மையாகவே என்மனம் வியப்பு அடை கின்றது. குருமகாசக்கிதானம் அவர்கள் மிக நன்ருக ஆராய்ந்து, இவனுக்கு இதுவே பொருத்தமானது என்று கருதிப்போலும் இந்த அழகான தலேப்பை எனக்குத் தந்துள் ளார்கள். உண்மையிலேயே பல இடங் களிலும் சுற்றிவந்த பிறகு, கல்வியைக் காட் டிலும் மிக ஆபத்தானது வேறு ஒன்றும் இல்ல என்ற முடிவுக்கு வரவேண்டியிருக் திறது. பல சமயங்களில், கல்லாத பேர்களே பிகவும் நல்லவர்கள் என்று தாயுமானவர் சொன்னது எவ்வளவு பொருத்தமுடையது என்று சிந்திக்கவேண்டியிருக்கிறது, என்ன காரணத்தாலோ கல்வி என்பதற்கு மாணிக்க வாசகர் முற்றுப்புள்ளி வைக்கவேண்டும் என்று கருதிவிட்டார். இப்படியாக நாம் நினர்து பார்க்கும்பொழுது, இக்கல்வியைக் காட்டிலும் கல்லாமை தேவஃஃயோ என்று நினக்க நம்மை அறியாமலே நமது உள் எண்ணம் தூண்டுகிறது. காரணம் எதுவா பிருத்தல்கூடும் என்று பலகாலம் சிந்திக்கும் போதுதான் கல்லாமையினுடைய சிறப்பை நாம் நன்ருக அறிகிரும். வயிறு மிக மிக இன்றியமையாததாக மனிதனுக்கு இருப் பினுங்கூட, மனிதன் அதுபற்றிச்சிந்திப்பதே

இல்லே. ஆனல், வயிற்ற வலி வருகின்ற போது வயிற்றை நின்ப்பதுபோல், கல்வி யினுல் ஏற்படும் தொல்லேயை அனுபவிக் கும்போதுதான் இந்தக் கல்வியும் நமக்குத் தேவையோ என்று நம்மையும் அறியாமல் நாம் நினக்கின்றேம்.

இதுவரையில் உலகம் இந்தக் கல்வி என்ற சொல்லினுல் எந்தப்பொருளக் கருந வந்ததோ, பெரும்பாலும் அந்தப் பொரு ளினேயே நாம் மனதில் வாங்கிக்கொண்ட காரணத்தின்ல் கான் கல்வி அல்லாத ஒன் றைக் கல்வியாகக் கருதிக்கொண்டு, பொரு ளல்லாத ஒன்றைப் பொருளாகக் கருநிக் கொண்டு, இப்படியெல்லாம் அறிவிலைல் உந்தப்பட்டு அல்லலுக்கு உள்ளாகிரோம். மனிதனுடைய அறிவுவளர்ச்சியின் அடிப் படையிலே இருப்பது கல்வி என ரினத்து மேல்நாடுகள், அந்தக் கல்வியின் பயகை இன்று மனிதனே மனிதன் அழிக்கக்கு டிய நை சக்தியை மிக விரைவில் தேடிக்கொண் டிருக்கிறது. அவற்றையெல்லாம் நினந்து பார்க்கின் ரேம் ஒருபுறம். இனிக் கேறை நாட்டுப்புறங்களேப் பார்த்தால் அங்கேயும் அறிவின்வுடி சென்று அறிவு ஒளிவீசித் திகழக் காண்கின்ரேம். அறிவு ஒளிவிசித் திகழ்ந்தாலும், அந்த அறிவினுல் உண்மைப் பயன் ஏற்படாது என்று நாம் சிந்தித்துப் பார்க்கும்போது மறுபடியும் தாயுமானவர் மீனேவுக்கு வருகிருர்.

இந்த முறையிலே இன்றைய உலகில் ஒருவரையொருவர் தோல்வியடையச் செய் யக்கூடிய அளவக்குக் கல்வியின்மேம்பாடு இருக்கிறதே தவிர - இரண்டாயிரம் ஆண்டு கட்குமுன் ஒருபெரியவர் கூறிச்சென்ருரே



திரு. ஞானசம்பந்தம் விரிவுரை நிகழ்த்துகிருர்

'கற்பவை கற்க' என்று. அதிலிருந்து 'கற்க' என்ற ஒரு பகுதியைத்தான் இன்றைய உலகம் எடுத்துக்கொண்ட தேதவிர, அதற்கு முன்னுலே இருக்கின்ற 'கற்பவை' என்ற சொல்லே என்ன காரணக்காலோ மறக்கு நிற்கக் காண்கின்ரேம். கற்கவேண்டுவன வற்றைக் கற்கவேண்டுமேதவிர, கற்கவேண் டாதனவற்றையெல்லாம் நன்ளுகக் கற்று, அதரைலே எஞ்சிய 'ஆணவம்' ஒன்றேவிளங் கக் காணுகிரோம். இதை நினந்து பார்க் தன்றுர் கருணே வள்ளலாகிய கிருமலர். அதுபோல் திருவள்ளுவரும் நிணந்து பார்க் கிருர். 'கல்வி' என்ற அதிகாரம் அமைத்து, அதன்பின், 'கல்லாமை' என்னும் அதிகா ரத்தை வள்ளுவப் பெருந்தகை வைத்துள் ளார். கல்வியினல் ஏற்படும் நன்மையையும் கல்லாமையினல் ஏற்படும் துன்பத்தையும் சொன்னர். ஆனல், இங்கே திருமூலர் கல்வி யைப்பற்றிச் சொல்லி, அதன் பின்பு 'கேள்வி கேட்டு அழைகல்' என்ற தலேப்பைவைத்து அதன்பிறகு கல்லாமையைப்பற்றிப் பேச வேண்டிய ஓற்றுமை என்ன என்று சிந்தித் துப் பார்க்கவேண்டும். இதற்குத் திறவு கோல் வள்ளுவரிடத்தில் காணப்படுகிறது. 'துறவு'க்குப்பின் 'அவாஅறுத்தலே' வைத் தொக்கிருர். பரிமேலமகருக்குச் சக்தேகம் வருகின்றது. எல்லாவற்றையுமே துறக்க வேண்டுமென்று சொன்னபேறகு, அறுத்தல் என்ற ஒரு அதிகாரம் எப்படி ஏற்பட்டது என்று செந்திக்கிருர். 'வேதின பற்றி ஒரோவழிக் துறக்கப்பட்ட புலன்க ளின்மேற் பழைய பயிற்சிவயத்தான் நினவு செல்லுமன்றே; அக்கினவும்பி றவிக்கு வித்தா மாதலின் அதனே இடைவிடாது மெய்ப் பொருளுணர்வான் அறுத்தல்'' என்று ஒப்பு உயர்வு அற்ற முறையில் அதிகாரத்தொடர்பு காட்டி எழுதினர். இப்படிப்பட்ட பெரிய வர்களுடைய உரைகளேக் கண்டாலொழிய நம்மால் பேருண்மைகளேக் காணமுடியாது. அந்த உண்மையை வாங்கிக்கொண்டால், கல்வியின் பின்னர் - கேள்விகேட்டு அமைத வீன் பின்னர் - கல்லாமையை வைத்ததன் கிறப்பை நாம் நன்கு அறிவோம். இன்று வரையில் என்ன நிகைக்கின்ரேம்? கல்வி சாதனமாகும் என்பதைவிட்டு அதனேயே முடிந்தமுடிபாக நினந்துவிடுகிற தவற்றை உலகம் செய்துவருகிறது.

இருபதாவது நூற்ருண்டு விஞ்ஞானி வருந்துகிருன். வழியை வைத்துக்கொண்டு, அகையே பயகை நினந்து உலகம் வரடுகிற அந்தத் தொல்ல நம்முடைய நாட்டிலே கோன் றுகிறது. கல்வியான து ஒரு வழியாக அமையுமே தவிர, கல்வியே பயன் ஆகாது. பலர் என்ன நினத்துவிடுகிருர்கள்? கல்லியே பயனுகக் கருதிவிட்டார்கள். மாடியில் ஏற வேண்டும் என்ருல், நாம் படிப்படியாக ஏறிச்செல்லவேண்டும். ஆணல், படிகையயே மாடியாகக் கருதக்கூடிய அளவுக்கு மனித னடைய அறிவு வளர்ர்துவந்துவிடுமானல், நாம் வருக்கப்படவேண்டுமே அல்லாமல் வேறு ஒன்றுயில்லே. கல்வியானது அறிவு விளக்கம் கருவதற்கு அமைகின்ற வழியே தவிர, கல்வியே பயகுக இந்த நாட்டவர்கள் என்றைக்கும் கருதனதே இல்லே. ஒருசிலர் அங்ஙனம் கீனத்த காரணத்தால் கம் பெரிய வர்கள் உள்ளம் வருந்தி 'கற்றுரை யான் வேண்டேன்' என்று சொல்லிவிட்டார்கள். கல்வியால் ஏற்பட்ட அல்லில நினந்தார். அகை வழியாகக்கொண்டு மேலே செல்லு வதைவிட்டு அதையே பயகுகக் கருதிய அந்தச் சூழ்நிலேயில் நம்முடைய பெரியவர் கள் தோன்றி, 'கீ சினப்பது தவறு; முமு முதல் பொருளாகிய பயனே அடைவதற்கு ஒரு வழி இது' என்ற ஒரு பேருண்மையை உணர்த்திருர்கள். அந்த வரிசையில் முதல் படியிலே நிற்கின்ருர் கண்ணப்பர். கல்வி வாசின் இல்லாத குடும்பத்தில் பிறந்தவர். கொல், எறி என்று சொல்லிப் பழகிய குடும் பத்தில் வந்தவர். ஆனுல், நாம் இங்கே 'கண்ணப்பா' என்று சொன்னவுட்டுனேயே கல்வி வாசனே இல்லாதவர் என்ற மினேவு நமக்கு வரமுடியாது. பெரியவர் ஒருவர் 'கலே மனிந்த சீர்கம்பி' என்று - கல்வியின் பயனக இருக்கும் கலேஞானம் ரிரம்பப் பெற்றவர் என்ற அவருக்கு அடைமொழி தருகிருர். எனவே கல்வி, கலேஞானத்தைத் தருமானல் அது திறந்த வழியாக, பயன் தருகிற வழியாக அமையுமேதவிர, சேருக இருக்கமுடியாது. அப்படி இல்லாவிட்டால் அது 'முட்டுக்கட்டையாய்விடும். இந்தப் பேருண்மையை அறிவுறத்துவதற்காகவே 'கல்வி' என்ற அதிகாரத்தை வைத்தபின், 'கேள்வி கேட்டு அமைதல்' என்ற அதிகா ரத்தை வைத்து, அதன்பின் 'கல்லாமை' என்ற இந்த அதிகாரத்தை வைத்திருக் கிருர் இருமூலர். முதல் பாட்டில், முதல் அடியிலேயே இந்த ஒரு பேருண்மையைச் சொல்லிவிடுகிருர்,

கல்லாதவரும் கருத்து காட்சியை.

சான் ஏட்டிலே கற்கும் கல்லி இருக் கிறகே; இது இல்லாகவர்கள்கூட கருத்தறி காட்சியைக் காணுதல் கூடும், கண்டார் களா? என்(ஈல், கல்லோப்பர் வரலாறு ரிற்கிறது. நாம் நினேக்கின் இரும், இந்தக் கல்வியை வைத்துக்கொண்டுதான் ஒருவன் இம்மை மட்டுமல்ல, இதற்கு அப்பாலிருக் கும் உண்மைப்பொருள்யும் அறியமுடியும் என்று. இந்தவழி அல்லாமல் வேறு உண்டு. அதைத்தான் ஞானசம்பந்தப்பெருமா வின் வரலாற்றில் வைத்துக்காட்டுகிருர். உணர் வரிய கமேஞானத்தை அறிய வேண்டும். அந்த இடத்தை அடையவேன்டியதுதான் முக்கியம். அடைவதற்கு வேண்டிய வழி டிக்கியமான து அன்று. பொருளே அடை இன்றதாகிய பயனுக்குக் கல்வி ஒருசாதனம். இந்த வழியை விட்டுளிட்டு, கல்வியைக் கற்ற மாத்திரத்திலே தலே வீங்கிவிட்டால் -அறினில் மேம்பட்டுளிட்டோம் என்ற எண் ணம் வந்துவிட்டால் கல்வியால் வரும்பயின அடையாமல் போவதுமட்டும் அல்லாமல் அவன் ஏழே ந ஜன்மாக்களிலும் அடைய முடியாதபடி கல்வியே கட்டித் தொங்க விடப்பட்ட கல் ஆகும். ''கல்வி என்னும் பல் கடல்'' என்று சொல்லுவார்கள்.

கடலுக்குக் கடல் வேற்றுமை. கருங் கடல் என்றும் கடலில் யாதொரு கஷ்டமு மில்லாமல் நீந்தக்கொண்டு செல்லலாம். அந்தக்கடலில் நீந்தும்முறை வேறு. அ**கு** போல், பரக்குகிற்கும் உலகத்திலே இக்குக் கவ்வி தேவையா? அந்தக்கவ்வி கேவையா? என்று தேடி அஃந்து, ஏதோ ஒன்றைப் பெற்றக்கொண்டு, அந்த இன்பத்திலேயே அமர்ந்துவிடுகிருர்கள் சிலர். அந்த இன்பக் டுவே அமர்க் துவிடுவதால் ஏற்படும் கஷ்டம் இரன்டு வகைப்படும். அதனே வழியாகக் கொண்டு அடையவேண்டியபயனே விட்டு விட்டார்கள் என்பது ஒருபக்கம். கல்வி அழிந்து விட்டதே என்பது மறுபக்கம். ஆகவே, கல்லாமையிலே திருமுலர் சொல்ல வந்த மிகமிக முக்கியமான கருக்கு என்ன வேன்(டில் கற்கவேண்டியவற்றைக் கற்க வேண்டுமே தவிர, அல்லா தவற்றைக் கல்வி என்று கருதி, உபி குத்திக் கைகொர்க்கு போல் ஆக்கிக்கொள்ளவேண்டாமென்பது.

கற்றவன் என்னரினக்கிருன் என்ருல், என்னே அல்லாத யாரும் காணமுடியாது என்று இறமாக்துரிற்கிருன். அது கூடாது. முழமுதற் பொருளக்காண, யான் எனது என்கின்ற செறுக்கை அழிக்க வேண்டும். ஆணவம் போவதற்குக் கல்வி தேவை. ஆனவத்தைப் போக்க, கல்விக்கடலிலே மீந்தத்தொடங்கினவன் ஆணவவடிவமாக ஆசிவிடுவானுறல், குளிக்கப்போய்ச் சேறு புரிக்கொன்டவளுக ஆகிருன். ஆணவம் போக்கக் கல்வி கற்கப்போனவன் ஆணவ வடிவமாக ஆசிவிட்டால் என்ன பயன்? ஆகவேதான்,

கற்றே நம் கல்லாதார் இன்பம் காணுகிலாரே

என்று கற்ருோர்களுக்கு அடிகொடுக்கிருர். கல்லுதல் என்ருல் தோண்டுதல் என்று பொருள். தோண்டுதலினுல் வரும் பயன் கீரைப் பருகுதல். அதுபோல், கல்வியினுல் வரும் பயன் கருத்தால் அறியவேண்டிய காட்சியை அடைதல். நம் தமிழ் நாட்டில் கடவுள்பெயரால் அதைச்சொல்லிவைத்தார் கள். 'கற்பின கடந்த ஜோதி' என்று கடவுணப்பற்றிச் சொல்லி இருக்கிருர்கள். 'கடவுன்' என்றுல் இதுதான் என்று வாக்கி னுலும் மனத்தினைறும் ஒரு பொருளேச் சுட்டிக்காட்டலாமே தவிர, அதினைக்கடந்து நிற்கின்ற பேரறிவு படைத்தவன் அவன் ஆகையால், முதல்பாட்டிலே முதலடியில்,

கல்லாதவரும் கருத்தறி காட்சியை

என்றுர். கண்ணப்பருடைய வரலாற்றைப் பார்க்கின் ரேம். அந்த வரலாறு முழுவதி லும் கல்விக்கு இடமே இல்லா ததைப் பார்க் கிரேம். கல்வியின் வடிவமாகச் சிவகோ சரியார் நிற்கிருர். எல்லேயில்லாத கல்வியை, காணமுடியோத காட்சியை, கல்வி என்ப கைக் கேற்காத கண்ணப்பர் ஆறு நாட்களில் கற்றவிட்டார். திருமூலர் காட்டிய இலக் கணத்திற்குக் கண்ணப்பருடைய வாழ்க்கை இலக்கியம் ஆகும். கலேஞான எல்லேயை எட்டிய திருஞானசம்பந்தப் பொமானப் பற்றியும் திண்ணஞருடைய வாழ்க்கையை யும் சேக்கிழார் சுவாயிகள் ஒத்திட்டுப் பார்க்கிருர். இரண்டுபேர்களும் கண்ஞான வடிவுகொண்டு இருக்கிருர்கள். இரண்டு காட்சியையும் பார்க்கின்ருர் சேக்கிழார் கவாமிகள், இரண்டையும் நமக்குக் காட்டு கிருர், கல்லாதவரும் கருத்தறிகாட்சினயக் காணுகல்கூடும் என்பதை நமக்கு அவர் காட்டுகொள்.

இரண்டாவதாக, உணர்வில் திண்மை வேண்டும். இது கல்வியால் நிரம்பியவர்க்கு இவ்லாமல்போய்விடுகிறது என்ற பேருண் மையைப் பலகாலம் உணர்ந்திருக்கிரேம். எவ்வளவோ பெரிய தத்துவத்தையெல்லாம் எடுத்து, தங்கள் திறம்கொண்டு விளக்கிய ஆதிசங்கரர் - உலகத்தையெல்லாம் உய்யச் செய்த ஆதிசங்கரர், கடைகியில் மனதைப் பார்த்துச் சொல்லுகின்றபோது, ஆராய்ச்சி பிணுலே பயன் ஏற்படப்போவது இல்லே

என்று பறுகோவிந்தம் பாடி முடித்தார். குவிகின்ற நில்வேண்டும், குவியவேண்டு மானுல், 'பறுகோவிந்தம் ' செய்யவேண்டும் என்கிருர். அதை நினந்துபார்க்கும்போது கல்லாதவருங்க டக் கருத்தறி காட்சியைக் காணுதல்கூடும்.

கற்றவர்கள், 'கல்வி கற்றுவிட்டேன்: வி**டி**வே கிடையாதா?' என்று கேட்பது போல் தாயுமானசுவாமிகள் சொல்லுகிருர் திருமூலரும் அதைத்தான் சொல்லுகிருர். 'நான்' என்ற ஒன்றை அழித்துவிட்டேன்; எல்லாம் ஆண்டவளுகக்காணம் காட்சி ஏற்பட்டுவிட்டால் அப்பொழுது கவலேயே கிடையாது என்பதாக இராமகிருஷ்ணர் சொல்லுகிருர். 'நான் 'அழிந்த நிலேயில் பார்க்கும்போது, எங்கும் தெம்பரமாகக் காணும்காட்சியைக் காண்கிரேம். இங்கே கல்லாமையைப்பற்றிச் சொல்ல வந்தவர். ஏகோ ஒன்றைக் கல்வி என்று நிகாத்துக் கொண்டு உலகம் திண்டாடுகிறகே என்று இதை அறிவுறுத்துகிருர் திருமூலர். மற்ற பகுதிகளேவிட கல்லாமை என்ற பகுதியை முக்கியமாக வைத்தார். உலகம் கல்வியின வேதான் தெண்டாடிக்கொண்டிருக்கிறது அது உண்மையை அறியுமுடியா துபோவது மட்டுமல்ல; உன்மை அல்லாதவற்றைப் பொருள் என்று உணர்ந்துகொள்ளுகிறது. அப்படிப்பட்ட ஒரு சூழ்ரிலேயில் கோபம் வருகிறது ;கல்லா தமூடரைவிடக் கல்லா தார் நல்லவர் என்று கூறுகிருர். உண்டைபான கல்வியைக் கல்லாகவர்கள் மூடர்களே. இரண்டாவது 'கல்லாதவர்' எழுத்தறிவு இல்லா தவர்கள். கற்ற மூடர்கள் என்பவர் கள், கல்ளி என்று நீனேத்து 'நான்' என்று இறமாக்கு இருக்கும் முடர்கள். இக்தத் தெய்வத்திற்கு என்னேக் காக்கும் சக்தி உண்டா? என்பது போன்ற சக்தேகம் வந்துவிடும் இம்மூடர்களுக்கு. எத்தனேயோ கோடி உயிர்கள் இருக்கும் இவ்வுலகத்தில் என்னேக் காக்க இந்த ஆண்டவனுக்கு சேரம் எங்கே இருக்கிறது? என்றெல்லாம் சந்தேகம் வந்துவிடக்கூடும். கல்லாதவனேப் பொறுத்தவரையில் இத்தகைய சக்தேகமே கிடையாது. அவன் உறுதியாக நம்புகிருன். ஆகவே ஆண்டவன் இருக்கிருன் என்பது நம்பிக்கையின் அடிப்படையிலே வந்தது. நம் ஆண்டவறுக்கு இலக்கணம் வகுக்க மணிவாசகப்பெருமான் குயில்ப் பார்த்துச் சொல்கிருர்: வண்டைப்பார்த்துச் சொல்லு கிருர். மகிகணேத் திருத்தமுடியாது என்ற முடிவுக்கு அவர் வந்துவிட்டார்போலும். அதனுலேதான் வண்டையும் குயிஃவயும் பார்க்குப் பாடுகிருர்போலும். ஆகவே நான், கல்லாத மூடரைக் காட்டிலும் கல்லாத வர்கள் நல்லவர்கள் என்று சொல்கிருர். கல்வி அல்லாக ஒன்றைக் கல்வி என்று நீனேத் அக் கொண்டிருப்பவர்கள் சுட்டமண் போன்றவர்கள்.

'கற்பவை கற்க'. கற்பவை என்ருல் என்ன?' எந்தக் கல்வி? பிறவி நீங்குவதற்குப் பயன்படுகிற அந்தக் கல்வி. இந்தப் பிறவிப் பெருங்கடலே நீந்துவதற்குத் தடைப்படாத கல்வி எதுவோ அதுதான் கல்வி. ஆஞல், கல்வி அல்லாத ஒன்றைக் கல்வி என்று நீலுந்து உலகம் சென்றுகொண்டிருக்கிறது. இருமூலர் முதல்பாட்டிலே முதல்வரியிலே சொல்லியிருக்கிருர். கருத்தறி காட்சியைக் காணுவதுதான் கல்வி என்று. 'கல்லாமை' என்கிற அதிகாரத்தில் பத்துப் பாடல்கள்

இருக்கின்றன. இந்தப் பத்துப்பாடல்களில் முதலாவது பாட்டிலே, முதல்வரியிலேயே வியாக்கியானம் செய்துவிடுகினர், பயின அடைவதற்கு வழி கல்வி. அதுதான் உண் மையான கல்வி என்று சொல்லப்படும். பயின்த் தராத ஒன்றைக் கல்வி நினேந்து ஏமாந்து அகங்காரம் கொண்டிருக் இற உலகை நோக்கி அக்கப் பெருமகன் கூறுகொர். கருக்கால் அறிவோனிக் காட்சி பைக் கல்லாதவர்களும் காணுகல் கூடும். கல்வி என்று சொல்லக்கூடியதன் பொருள் எது? எது அவனப்பற்றி அறிவுறுத்துமோ அதுதான் கல்வி. முழமுதற் கடவுணப்பற் றிப் பேசுகிறது கல்வி; அல்லாதது கல்வி யின்பாற்படாதது என்ற பேருண்மையை, கல்லாமை அதிகாரத்தில் பேசுதிருர்.

ஒரே வரியிலே ஒரு பேருண்மையை விளக்க முடியும். அதை அறிந்துகொள்வ தற்கு ஆற்றல் உள்ளவர்கட்குக் கூறியிருக் கிருர். அல்லாதவர்கள் எத்தலே ஆண்டுகள் பழகினுலும் பயன் ஏற்படப்போவுதில்ல். எங்கோ ஏதேதோ பணியில் ஈடுபட்டிருக். கும் என்ற இங்கேவந்து 'கல்லாமை' என்ற அதிகாரத்தைப்பற்றி நான் நினத்துக்கொண்டிருந்த நின்னவயெல்லாம் கூறும்படிச் செய்த குருமகாசந்தேனம் அவர்களுக்கும் நமுகிவாயமூர்த்தியின் திருவருளுக்கும் என்வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொள்குறேன்.

நில்லா நிஸேயை நிஸேயாக நெஞ்சத்து நில்லாக் குரம்பை நிஸேயென் றுணர்வீர்காள் எல்லா வுயீர்க்கும் இறைவனே யாமினுங் கல்லாதார் நெஞ்சத்துக் காணவொண் ணதே. 'நடுவுநிலேமை'

பேராகி ரியர்.

### திரு. கோ. சுப்பிரமணியபிள்ளே அவர்கள், M.A.,B.L.

அன் னுமலேப்பல்கலேக்கழகம்.

'கடுவுகிலமை' என்ற இத்தலேப்பு சில கவடிகளில் 'கடுவுகில்லாமை' என்று காணப் படுகிறது. இதற்குரிய செய்யுட்கள் நான்கு. முதற்செய்யுளே நோக்கின், நடுவுகில்லாமை என்ற தலேப்பே சாலும் என்பதுதெளிவாம். முதற் செய்யுளின் முதலில் 'கடுவு நின்குர்க் கன்றி ஞானமும் இல்லே ' எனவுக்துள்ளது.

இருக்குறளில் பன்கிரண்டாவது அதி காரம் நடுவுகில்மையைப்பற்றிக் கூறுகிறது. '' பகை கொதுமல் ஈன்பென்னும் மூன்று பகுதியினும் அறத்தின் வடிவாது ஒப்ப தீற்கும் நிலேமை" என்று பரிமேலழகர் நடுவநில்மையை விளக்கி எழுதுக்ன்ருர். அதாவது பகைவர், கொதுமலர் (அயலார்), நண்பர் ஆகிய மூவர்மாட்டும் வெறுப்பின்றி ஒப்பரிற்றில் கடுவுகிலேமை இந்த அறம் உலகியல் செறியை மோக்கியதாய் இல்லறத்தின் வழியில் ஒழுகு வார்க்குரிய பலவகையான அறங்களுள் ஒன்ரும். இதனத் தகுதி, செப்பம் என்றம் வள்ளுவர் குறிப்பிடுகிருர். இவ்வறம் உலக மக்கள் அன்வோட்டும், இறப்பாக உயர் அதிகாரிகளிடத்தும், அறங்க றவையத்தா ரிடத்தும், வணிகர்களிடத்தும் இருக்க வேண்டியகொன்று. ஆயினும் இந்த அறம் இப்பொழுது முயற்கொம்பாகவே இருக் கிறது. அதற்குக் காரணம் யாது எனில், ஒவ்வொருவரும் பிறரிடம் நடுவு நில்மை திகழ்வதைக் கானு விழைகின்றனரேயன்றி, அது தாங்களும் கையாளவேண்டிய அறம் என்பதை மட்டும் மநந்துவிடுகின்றனர். நடுவுகிற்ற வேக் கனவிலும் தாங்கள் கருதுவ தெல்லே. பிறர் அவ்வாறு நடக்களில்லேயே என்று குறைபட்டுக் கொள்ளுகின்றனர். தகுடுயுடன் கேர்மையாய் கீன்று உள்ளதை உள்ளவாறு கூறுவதற்கும் செயற்படுத்து தற்கும் செம்மையான மனமும், உறதிப் பாடும், அஞ்சாகம்யும், ஆசையின்மையும் வேண்டும்.

சொற்கோட்ட மில்ல து செப்பம் ஒருத‰யா உட்கோட்ட மின்மை பெறின்.

இது திருக்குறள். தனக்குக் கேடுவருவதா யிருந்தாலும், ஆக்கம் வருதாயிருந்தாலும் நடுவு சிலேமையினின்ற ஒருவன் தவறக் கூடாது. நமது வாழ்க்கையில் நன்மையும் திமையும் வருவது இயற்கை. அதை நாம் நேர் நீன்று சரிக்கட்டவேண்டுமே தனிர, அதற்காகக் கோணல் வழிகளிலே செல்ல லாகாது. நடுவுகிலமையைக் கைவிடுதலு மாகாது.

கேடும் பெருக்கமும் இல்லவ்ல நெருந்துக் கோடாமை சான் ருர்க் கணி.

ஏறச்சொன்றுல் எடுதுக்குக் கோபம்; இறங்கச்சொன்றுல் முடவனுக்குக்கோபம்; நமக்கென்ன? என்று நிவு நிலமையில் நில்லாது உலகம் எனிழில் மாறிவிடும். சிலர் பேச்சில் தெனிவும் நீதியும் இருக்கமாட்டா. சிலர் ஒருநல்லப்பக்கமாகவே கோணிநீன்று பேசுவர். பாய்பும் சாகக்கூடாது கோலும் முறியக்கூடாது என்று சிலர் மசமசப்பாய் இருந்துவிடுவார்கன்.

அறத்தின் படியான உன்மையைக் கூறவதற்கு அஞ்சுவார்கள். இந்தகைய விளக்கென்னெய்க் கொள்கைகள் நடுவு நில்மை ஆகாது. வாணிகர்துறையிலே நடக்கும் திருட்டுக்கள் எற்லாம் நடுவு நில்கையக்கு மாமுனவை. வாணிகஞ் செய்வார்க்கு வாணிகம்பேணிப் பிறவும் அமபோற் செயின்.

ஒரு தூரில் படியைப் போட்டுப் பொருளே வைத்து நிறப்பதற்கு முன்னர் வெடர்குட்டுக்களேச் சமன்செய்து காட்டி, பின்னரே நிறக்கத் தொடங்கவேண்டும் என்கிழர் நிருவள்ளூவர். 'சமன் செய்து சர் காக்கும் கோல் என்கிருர். சில தராக களின் முள் அங்குமிங்கும் அசையாது ஒரு படித்தாயே கீன்று மக்களே ஏமாற்றிவிடும். அத்தகைய தராககளே வைத்து வியாபாரிகள் மக்கள் ஏமாற்றக்கூடாது. கொள்வதுஉம் மீகைப்பாது கொடுப்பதுஉம் குறை டடாது வாணிகம் செய்தாலே வாணிகர்கள் உதியம் அடைவார்கள் என்று வள்ளுவர் கறிப்பிடுகிறர். நிவுரில்மையைக்கடந்து பொருள் கட்டிறைல் அப்பொருள் பின்வரும் சந்ததிகளுக்கு கன்மையத் தராது ஒழிந்து விடும் என்று எச்சரிக்கிரர் இருவள் ஆவர்.

உலகில் மக்கள் தங்களுக்கு நல்லது ஒன்று சிகழ்வேண்டும் என்று எடுர்பார்த்து அது க்கழாதபோறுல், அது யாராவது பிறர் ஒருவருடைய கோடிய செயலால் சிகழ்க்தது என்று கொக்துகொள்ளுவது வழக்கம். தம் வாழ்க்கையில் என்றும் தோல்வியையே கண்ட பலர் கடவுளேயும் நடுவு கில்மை இல்லாத கெடுகிலக்காரன் என்ற திட்டுவது உண்டு. புறார நூற்றிலே பக்குடுக்கை கன் கணியார் என்றும் புலவர் பாடிய பாடல் ஒன்றை இங்கே கினேக்து காணவாம்.

ஓில் தெய்தல் கறங்க ஓில +ர்ந்தன் முழவின் பாணி ததும்பப் புணர்த்தோர் பூவணியணியப் பிரித்தோர் மபுத ஆண்கண் பனியார் புறைப்பப படைந்தோன் மன்ற அப் பண்பி லானன் இன்று தம்ம இவ்வுலகம் இனிய காண் கிந னியல்புணர்ந் தோரே.

திருப்பெருந் துறைபில் அடியார்களோடு தம்மையும் கூட்டிச் செல்லாது இறைவன் வீட்டிச் சென்றதை நின்த்து நின்த்து உருகிய முதமானிக்கவாசக்சுவாமிகள், அது இறைவனது சடுசில்யிகந்த செயல் என்றும், அவ்வாறு செய்தது சல்லதாகுமா என்றும் வருந்திப் பாடிய பாடல் கல்ஃயும் கரையச் செய்வதாகும்.

கெடு வென் கெடுமா கெடுகின்றேன் கேடிலா நாய் பழிகொண்டாய் படுவேன படுவதெல்லா நான் பட்டாற் பின்னேப் பயனென்னே கோடுமா நரகது தழுந்தாமே காததாட் கொள்ளுங் குருமணியே நடுவாய் நிலலா தொழிந்தக்கால் தன்றே எங்கள் நாயகமே.

ஏரை டங்காள தகிய சிவபெருமான் அம்பலத்தில் சின்ற அருள்கடனம் புரிவது இன்னர் இனியார்க்கு என்ற இல்லாமல் அனேத்துயிர்களும் பேரின்பம் பெறவேண் டியே கடுவுகில்யாய்ப் பொதுவாக ரின்று ஆடுகின்ருன் என்பர்.

> ஆ நியாய் நடுவுமாகி மோலிலா வளவுமாகிச் சோதியா யுணர்வுமாகித் தோன்றிய பொருளுமாகிப் பேத்யா வேகமாகிப் பெண்ணுமா யாணுமாகிப் பேரதியா திற்குந்தில்&லப் பொதுநடம் போற்றி போற்றி.

திருமந்தேர்த்துள் வரும் நடுவு நீலேமை என்றும் அதிகாரமானது வீட்டுகெறியை கோக்கியதாய்த் துறவறத்தில் நீன்று விடு பேர்றை விரைபவற்கரிய சாதனங்கள் பல வற்றள்ளும் யோகதெறியைப்பற்றியதாம். நம் உடம்பின்கண் உள்ள நாடிகள் 21,000. அவற்றள் கிறந்தவை பத்து. தசராடி என்ப. அவற்றுள்ளும் சிறந்தவை மூன்று. அவை பாவன: இடைகாடி, பிங்கஃல நாடி, காழும் நோடி என்பன. இவற்றாள்ளும் சிறந்தது சுபுமுனே நாடியே. ஏனென்ல், பேரின்பத்தைப் பெறுவதற்கு உரிய நாடி இதுவேயாகும். குண்டலிசத்தியின் விளக் கத்தையும், மணி கடல் சங்க முதலாகிய தச சுதங்கினயும், சிவானக்கக் தேனேயும் அனுபவித்தற்கு இந்த நாடியின் பயிற்கி

இன்றியமையாதது: இடை நாடி பிங்கில நாடிகள் உலக இன்பங்களாகிய சிற்றின்பத் திற்கே கருவியாகும். இடை நாடி சந்திர கில; பிங்கலே நாடி சூந்திர கில; பிங்கலே நாடி சூரிய கில; சுழுமுன் நாடி செந்தீக்கலே, இடை பிங்கலேகளின் வழியே இயல்பாய் இயங்கும் வளியை சிறுத்திச் சுழு முண்யாகிய நடு நாடியூடே செலுத்திகின்றபின், பேரானந்தம் பெறலாம். அணிமாதி அட்டசித்திகளும் தாமே வந்து சேரும். இந்தகிலேயே ஈண்டு நடுவுகிலமை எனப்பட்டது. நடுநாடியின்வழியே சிற்கும் சிலே நடுவுகிலமையாம்.

எல்லாக் கஃலயும் இடைபிங் கஃலநடுச் செல்லா நடுநாடி யூடே தொடர்மூலம் செல்லா எழுப்பிச் சிரத்துடன் சேர்தலால் நல்லோர் திருவடி நண்ணிதிற் போரே.

திருமூலதேவர் இந்நெறியில் கின்ற கிவ யோகியாவார். அவர் நான்மறை யோகி களுள் ஒருவர்; அணிமாதிவரும் சித்தி பெற்றுடையார். 'சிவயோகம் தஃஙின்றி பூவலரும் இதயத்துப் பொருளோடும் உணர்ந்திருந்தார்' எனவரும் பெரியபுராணக் குறிப்பாலும் உணரலாம்.

நடுவுதின் ரூர்வழி நானும் நின்றேனே (320) நடுவுதின் ரூரொடு நானும்நின் றேனே (322) என்பவற்ருலும் அறியலாம்.

இம்மந்திரங்களுக்குத் திருவைந்தெழுத் தன் வகையாயுள்ள இருதலே மாணிக்கம், சூக்கும் பஞ்சாக்கரங்களின் முறைபற்றிப் பொருள் கோட லும் ஒன்று. இருதலே மாணிக்கம் என்பது சிவயவசி. சூக்கும் பஞ்சாக்கரம்என்பது சிவயவி. இருபாலும் சிவமும் நடுவே அருளும் அமரத் தான் (உயீர்) அவற்றின் நடுவணிருத்தல் இருதலே மாணிக்கம். ஒருபால்சிவமும் மற்ரெருபால் அருளும் இப்படி அமர, தான் அவற்றின் நடுவே இருத்தல் சூக்கும் பஞ்சாக்கரம். இதனேத் திருவாசகப்பாடல் ஒன்குனும் அறியலாம்:-

உடையா ஞன்ற னடுவிருக்கும்
உடையாள் தடுவுள் தீயிருத்தி
அடியே னடுவு ளிருவீரும்
இருப்ப தானல் அடியேனுள்
அடியார்தடுவு விருக்கும் அருகோப்
புரியாய் பொன்னம்பலத்துளம்
முடியா முதலே யென்கருத்து
முடியும் வண்ணம் முன்வின்றே.

துறவிகள் இடக்ஸ் பிங்கலே வழியாகச் செல்லும் மூச்சை நடுநாயகமாய் இருக்கும் சுழுமுனே வழியாகப் போகும்படி செய்து. அத்துடன் பஞ்சாட்சுத்தைச் சேர்த்துச் செபித்து, நீஃயான இன்பத்தை அடை வதைத்தான் திருமுலர் இங்கு நடுவுகிலமை என்கிருர், மேலம் சிவசக்கியிலிருர்துதான் அருட்சத்திதோன்றும் என்று கூறுகிருர். பஞ்சாட்சரத்தை வைத்துத்தான் தியாவிக்க வேண்டும் என்கிருர். பஞ்சாட்சரத்தில் சிகரத்துக்கும் வகரத்துக்கும் ஈடுவில் யகரம் உள்ள து என்கிழுர். யகரத்தைச் சிகரத் துக்கும் வகரத்துக்கும் நடுவில் வைத்து அதாவது, அதிருக்கும் பஞ்சாட்சரத்தை -சிவயவசி என்பதை – இடகலே பிங்கலே வழியாய் இயல்பாகச் செல்லும் வாயுவை அவ்வாறு போகாமல் தடுத்து நடுநாயகமா யுள்ள சுழுமுனோடி வழியாகச் செல்லும் படிச் செய்து, அதாவது குண்டனினி சத்தியை எழுப்பி, அத்துடன் அதிசூக்குமத் திருவைர்கெழுத்தை மனதில் கொண்டு கியானம்செய்து, நீல்யான இன்பம் பெற வேண்டும் என்கிருர் திருமூலர். இதுவே திருமூலதேவர்கூறும் சிறப்புடைய ஒப்பற்ற நடுவுகில்மை ஆகும் என்பதை யாவரும் அறிவோமாக.

'கள்ளுண்ளுமை'

ஆதீனவித்துவான்,

## திரு. தே. ஆ. ஸ்ரீநிவாஸாசாரியார் அவர்கள், கடலூர்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்சிதானம் அவர்களின் திருவடிகளேச் சிந்தித்து வந்திக்கின்றேன். முனிபுங்கவர்கட்கும் பெருமக்கட்கும்இங்கு என்னுடைய வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.

திருமந்தா நூலில் 'கள்ளுண்ணுமை' என்றும் பொருள் நடுவநிலேமைக்குப்பின் வைக்கப்பட்டுள்ளது. இன்றைய பேச்சில், கேள்வி, கல்லாமை, நடுவுகிலேமை இவை களின் கடைசியில் அமைந்துள்ளது. கள் ளுண்ணுமையில் கள் என்பதைப்பற்றி அறி யும்போது இது தற்போது ஏற்பட்டது அல்ல; கள்ளேக் குடிக்கும் பழக்கம் அநா இ காலம் தொட்டே இருந்து வந்திருக்கிறது. அதோடு அமையாது, மேலும் வளர்க்கு, சிலருக்கு அவசியமான பொருள்போலும் அகிவட்டது. இது பற்றியவரை, எளிதில் விடுவடுல்லே. இது, உண்டபின், உண்ட வரைத் தன் நிலேயை மறக்கச் செய்கிறது. அவரைக் கிடத்தவாகியாகிலக்குக் கொண்டு வருகிறது. கள் உண்ணப் பழகின் அது அவரை, தன்னேச் சதா ரினத்துக்கொண் டிருக்கும்படியும், நிலத்த பற்ற அடைந் திருக்கும்படியும் செய்கிறது. அதனுல் கள் அறிவினக் கெடுத்துவிடுகிறது. அறிவினக் கெடுக்கும் கள் நமக்குத் தேவை இல்லே. ஆறுலும் அதனே நாம் அவ்வளவு எளிதில் விடவும் முடியாது. சட்டத்தினுவுங்கூட அதன்ப் போக்குவது கடினமாக உள்ளது. ஆணுல் அதனே எப்படிப் போக்குவது? நாம் அதனினின்றும் எப்படி விடுதஃபெறுவது? என்பதை அறியவேண்டும். அதற்கு நமது திருமூலர் வழிவகுக்கிருர்.-

அதாவது கள் உண்பதை பிறத்த, அதற்கு மாற்றுப்பொருள்ஒன்ற தருகிருர். நம்மிடை இறுகிப் பற்றிக்கொண்டிருக்கும் திய பழக்கமாகிய கள்ளுண்டலே நம்மை விட்டு விலக்கவேண்டுமானுல், அதனே அவ் வளவு எளிதில் விடுவது முடியாதகாரியம். அதற்கு மாற்றுப்பொருளேக் கொடுத்து, நீக்கும்வழிதான் சிறந்தது. அதுதான் செய லாற்றுகின்ற வழி. இதற்குத்தான் நமது அரசாங்கத்தாரும் கள்ளுண்பதை நிறுத்தி அதற்கு மாற்றுக 'பதநீர்' உண்ணும்படிக் கூறுகிருர்கள் போலும்.

கம் திருமூலரோ ஒருசிறக்க மாற்றுப் பொருள் தருகிருர். மாற்றுப்பொருள் என் பதனுல் அதற்கு உள்ள தன்மை இதற்கு வேண்டும்; அதில் உள்ள குற்றம் இதில் கீக்கப்படவேண்டுல். அதனேவிட கல்லதாக வும் இருக்கவேண்டும். சுருங்கக் கூறின் மாற்று சரியாய் இருக்கவேண்டும். மாற்று என்பதால் சிறிதளவு தரத்தில் குறைந்தும் இருக்கலாம், அதாவது 1 ரூபாய்க்கு 14 அண என்பதுபோல. ஆணுல் கம் திருமூலர் இவ்விடம் கொடுக்கும் மாற்று எப்படி?

மாற்றில் இலாபமிருப்பதால் - ரூபாயை உதாரணமாகக் கொண்டதால், கணக்குப் பார்க்கும்சில் வருகிறது. ரூபாய்க்குத் திரு மூலர் கொடுக்கும் மாற்று 17 அண. ஒரு அணு கூடுதல். ரூபாய்க்கு ஒரு அணுதானே என்று எண்ண வேண்டாம். அதாவது லாபமுடையது என்ற பொருளில் கொள்ள வேண்டும். அதாவது மாற்றுப் பொருள் சிறப்புடையது. அதனுல் மயக்கம் தருவ தும், அறிவைக் கெடுப்பதும், தன் சில இழக்கச்செய்வதுமாகிய கள்ளே உண்ணுது, சிறந்த கள்ளே உண்ணும்படிக் கூறுகிருர்; மாற்றுப் பொருளுக்கு அதே பெயரையும் தருகிருர் பெயரில்கூட கமக்கு அதிருப்தி ஏற்படாமல் இருக்கும்பொருட்டு. சவை மிலும் அதினில்குறைந்தது அல்ல. கள்ளுண் ணுமை அதிகாரத்தில் கள்ளின் மாற்றப் பொருளுக்கு 13 பெயர்களேத் தருகிருர். உதாரணத்துக்கு ஒன்று பார்ப்போம்.

'தேறல்' என்று பெயர் கொடுக்கிருர். பெயர் ஒற்றுமை - சிறப்பு - மயக்கம்தராது தெளிவைத் தருதல். அதுதான் சிவானந்தத் தேறல். சிவானந்தபோதத்திலே திளக்கச் செய்வது இது.

இரண்டாவது, சுவையும் பொருளும் கொண்ட பெயரைக் கொடுத்ததால்மட்டும் பூரண திருப்தி இராது என்று கருடு 'மது' என்றே பெயர் கொடுத்திருக்கிருர். ஆணல் இந்த மது சிறந்த மது என்பதால் 'சுத்தமது' என்று சுத்த என்ற சொல் கூட்டி இந்த மதுனிற்குள்ள புனிதத்தன்மையை விளக்கு கிருர். பெயர் மாற்றங்கூட இல்லே. அதனைல் இப்பொழுதுகூடவா துன்பம் கொடுக்கக் கூடிய மதுவை விடுத்து இன்பந்தரக்கூடிய 'சுத்தமது'வை ஏற்கக்கூடாது என்று கேட் பகுபோல் கூறுகிருர். இதனுல் திருமந்தி ரத்தில் மூலர் கூறும் கள் நாம் நிணக்கும் கள் அல்ல; அதுதான் சிவானந்தத்தேறல் என்பதை முதலில் அதாவது அடிப்படை யிலே உணரவேண்டியது முக்கியம்.

அடுத்து நாம் ஞானப்பால் உண்ண வேண்டும் என்கிருர் திருமூலர். இதனே ஒர் உபமானத்தினுல் விளக்குகிருர். உதாரணத் திற்குப் பசுவை எடுத்துக்கொள்ளுகிருர். பசுவை உதாரணத் திற்கு எடுத்துக்கொள்ளுகிருர். பசுவை உதாரணத் திற்கு எடுத்துக்கொள்வ தில் காரணம் பொதிர்திருக்கிறது. அதனே உணர்தல் வேண்டும். அதற்கு மூன்று காரணங்கள் உள. (1) இடம் (2) அவரது வாழ்க்கை (3) கிறப்புடையது என்பன ஆம். இடமென்பது எது? திருவாவடுதுறை. திருவாவடுதுறையில் எழுந்தருளியிருக்கும் இறைவனுக்கு "கோமுக்குஸ்வரர்" என்று பெயர். அதாவது, பசு முக்குபெற்ற இடம்.

அடுக்து, வாழ்க்கை வரலாறு. மூலரது வாழ்க்கையில் ''பசு'' ஒர் சிறந்த இடத்தைப் பெற்றிருக்கிறது. பசுமட்டும் பெற்றிருக்க வில்லே. பசு பெற்ற வாய்ப்பு நாம் பெற்ற வாய்ப்பாகவே கருத வேண்டும். ஏனெனில் பசு அவரது வாழ்க்கையிலே வாய்ப்புப் பெருவியுல், நாம் தொமந்திரத்தைப் பொம் வாய்ப்புக் கிடைத்திருக்குமோ என்பகே சந்தேகம். பசுக்களே மூலன் மேய்க்க ஓட் டிச் சென்றகாலத்து இடையனை மூலன் இறந்துவிடவே அதுகாரணமாகப் பசுக்கள் கண்ணிர் விட, அதீனக் கண்டு இரக்கம் கொண்ட ''மூலர்'' அதாவது பின்பு மூலன் என அழைக்கப்பட்டவர், மூலனுடம்பில் ''பாகாயப் பிரவேசம் '' செய்து, பசுவின் குயுரைப் போக்கிரைர்.

ஆகமத்திலே நமக்குப் "பசு "என்ற பெயர் உண்டு. அதாவது, சைவசித்தாந்தத் திலே உயிருக்கு "பசு" என்று பெயர் வழங்கி வருகிறது. பசுக்களின் துயரையே கருணே கொண்டு போக்கிய மூலர் உயிர்ப் பசுக்கள் துன்பத்தைப் போக்கக் கருதாமல் ஒருக்கா லும் இரார். அதனுல், மூலருக்குப் பசுவின் ஞாபகம் வந்தது; பசுவை உதாரணமாக எடுத்துக்கொண்டார்.

பசு ஞாபகம் இருக்தது என்பதற்குப் பல சான்றுகள் கூறலாம். "பசு ஐக்து உண்டு" என்று ஒரு பாடலில் குறிப்பிடு கிருர். இவ்விடத்திலே காற்கால்பசு மூலம் இருகாற்பசுவுக்கு உண்மை உணர்த்துகிருர்.

இதிலே இரண்டு வகை ப்சுக்களேக் கூறுகின்ருர். அதிலே ஒரு பசு அயலாரின் பேய்ச்சல் ரிலத்திலே திரிந்து, மேய்ந்து, விட்டுக்கு வரவேண்டும் என்னும் நினப்பே இல்லாமல் பசும்புல்லேத் தின்று ஆற்றுநீரை - சேற்றுநீரைக் குடித்தது. மற்டுளுன்றே தன் விட்டையே ரினந்துகொண்டு, மேயும் போது சரியாக மேயாமல், ஆற்றிலுள்ள நீரைக்குடிக்காமல், இடையன் அறைக்க,

வீட்டிற்குவரவேண்டும் என்ற அவாயிகுதி யால் வீட்டுக்கு வரும் பசு. முன்னது பசும் பல்ஃலையும். ஆற்றநீரையும் உணவு என்று கருகி உண்டு, வயிறு புடைத்திருக்கிறது. இரண்டாவது, இவை சிறந்த உணவு அல்ல என்று கெரிந்து, விட்டுக்கு வரவேண்டும் என்ற அவரளினல் பல் உண்ணது, குடியாது, வயிறு ஒட்டி, வீட்டுக்கு வந்து இடையன் வைத்திருக்கும் சத்து வாய்க்க "கழுநீரை" - அழுதத்தைக் குடிக்கிறது. இதைத் திருமூலர் உதாரணவாயிலாகக் கூறி. முன்பசுப்போல் அயலார் நிலத்தில் மேய்க்து திரிக்து, புல் நின்று, ஆற்றகீரைக் குடித்து விடு என்று ஒன்று இருப்பதாகவே மீ**ள்யாமல் இ**ருப்பது சரியில்லே: அதனுல், மற்இருரு பசுவைப்போல் நமக்கும் விடு என்று ஒன்று உண்டு, அது மோட்சவிடு ஆகும். ஆற்றுநீரைக் குடியாது கழுநேர அமுதத்தைக் குடிப்பதுபோல் சிவானந்த அமுது உண்ணவேண்டும் என்கிருர். பசு எப்படிப் புல் உண்ணுது, நீர்குடியாது, வயிறு ஒட்டி. வீட்டுக்கு வருகிறதோ அது போல் நாழும் அசையைச் சுருங்கவைக்க வேண்டும். அதாவது, பற்றை அறுக்க வேண்டும் என்கிருர். சுருங்கக்கூறுமிடத்து இரண்டாவது பசுவுக்கு இருப்பதுபோல் வீட்டுச் சிந்தனே, வீட்டுக்கு வரவேண்டும் என்ற அவா, வீட்டில் உள்ள கழுநீரை

- அமுதத்தைப் பருகவேண்டுமென்ற அவா, அதற்காகப் புல் இன்னது, நீர் குடியாது வயிற்றை ஒடுக்கிக்கொண்டுவந்து கழுநீர் குடிப்பதுபோல நாமும் மோட்சவீடு என்ற ஒன்று உள்ளது, அதனே அடையலேண்டும் என்ற அவாகினுல், மற்றைய ஆசைகளே அறுத்து, மோட்சஇன்பத்தைக் கொடுக்கும் சிவானந்த அமுதத்தைப் பருகவேண்டும் என்று கூறுகிருர் திருமூலர். மூலர் நம்மிது வைத்த பெருங்கருணேயால் பசுவாகிய நமக்கு, பதவை உதாரணம் காட்டிச் திவானந்தத்தேறல் உண்ணும்படிகூறுகிருர்.

அடுத்தபடியாக, சிவானந்தத் தேறல் எங்கு உள்ளது? அதற்கு வழி என்ன? எப்படி அடைவது என்பதைக் கூறுகிருர். ஆறு ஆதாரங்களில் முதல் ஆதாரமாகிய மூலா தாரத்தில் உள்ள குண்டலிசக்கியைச் சுழுமுண் நாடி வழியாய் மேலே உயர்த்தி, அதைப் புருவ மத்திய இடத்தில் உள்ள சுந்திரமண்டலத்தைத் அடையச் செய்து, அதாவது சந்திரமண்டலத்தின் அமுதை உடல்முழுவதும் பரவச்செய்து சிவானந்தத் தேறில் உண்டு நீலயான இன்பத்தை அனுபவிக்கும்படிக் கூறுகிருர். இதைச் செய்வதற்கு உற்ற வழி குருதிருவடியை அடைவதே. அதுதான் சரியான, உண்மை வழி என்று கூறுகிருர்.

உள்ளுண்மை ஓரார் உணரார் பசுபாசம் வள்ளன்மை நாதன் அருளினின் வாழ்வுருர் தெள்ளுண்மை ஞானச் சிவயோகம் சேர்வுருர் கள்ளுண்ணும் மாத்தர் கருத்தறி யாரே.



இருமந்திரமாநாடு - மூன்ரும் நாள்

# முன்ரும்நாள் பேருரைகள்

தலேமையுரை:

பேராசிரியர்,

# திரு. நெ. பொ. மீ றட்கிசுந்தரம் பிள்ளே அவர்கள்,

அண் ஹடலேப்பல்கலேக்கமுகம். M. A., B. L., M. O. L.,

மகாசக்கிதானம் அவர்கள் பொன்னர் திருவடிக்கமலங்களுக்கும், இங்கே குழுமி யுள்ள பெரியோர்களது திருவடிகளுக்கும் என்னுடைய வணக்கம் உரித்தாகுக.

இருமந்திர மாசாட்டிலே அடியேனம் பங்குபெற்று உயரவேண்டுமென்ற கருணே யுள்ளத்தினை ஆன் டுகோறம் குருமகா சந்தோனம் அவர்கள் தடுத்தாட்கொள்ளு கிருர்கள். நான் பலமுறை இந்தப்பேரவை யிலே, திருமந்திரத்திலே நான் ஒன்றமே அறிவு பெருதவன் என்று சொல்லியிருக் வன்றேன். அத்தகைய ஒருரிலே, திகைப்பு எனக்கு ஏற்படுகின்றது. ஆனல், திருமுக்கிர வித்தான து இப்போது உலகெங்கும் ஒங்கி வளரத் தொடங்கியிருக்கிறது. எல்லோரும் இப்போது இத்திருமக்திரத்திலே ஈடுபாடு செலுத்தி வருகிருர்கள். அதற்கு விளக்கம் இந்த ஆதினத்திலிருந்துதான் வந்துகொண் டிருக்கிறது. என்போன் நவர்க ருக்கும் திரு மூலு து நீறிக்கருத்துக்கபோ விளங்கிக்கொள் ளக்கூடிய ஒருகாலம் அண்மையிலே வரும் என்றுகான் நான் எதிர்பார்க்கின்றேன்.

மக்கள் உலக இன்பங்களிலே ஈடுபட இதிலே உவர்ப்புக் கொண்டிருக்கிருர்கள். தமது வாழ்க்கையின் முடிவு இதுதான் என்று சொல்ல முடியாததை உணர்கிருர் கள். இதற்கும் மேலாக ஏதாவது இராதா என்று அவர்களுடைய உள்ளம் கிழ்நாட்டி லேயும் சரி, மேல்நாட்டி லேயும் சரி கேட்டுக் கொண்டிருக்கின்றது. ஆகையினுலே இரு மூலர்போன்ற பெரியோர்களுடைய சொற் களிலே கம்பிக்கை வளர்த்து கொண்டிருக் கிறது. அந்தப் பரம்பரையிலே வந்தவர்கள் நமக்கு அகப்படமாட்டார்களா? என்று தான் எங்கோர்த்தாலும் நாட்டம். ஆனுல் இதிலே ஒரு ஏமாற்றமும் இருக்கிறது. பலர் திருமந்திரத்தின் உண்மையைத் தாங்கள் கன்றி, அந்த அளவிலே புதிதாகக் கடை வைத்திருக்கிருர்கள். அதிலே என்ன சரக்கு இருக்கிறதோ தெரியாது. எனக்கு அதே போன்ற சரக்குதான் விலயாகிறதோ என்ற அச்சமுங்கூட. அது என்ன அச்சம்? இவ் விதம் நம்புகிறவர்கள் ஏமாந்து எங்கே திரு மந்திரம் என்ற மூலத்திற்கே உல்வைத்து விறவரர்களோ என்பதுதான்.

திருமூவர் ஒழுக்கத்தைப்பற்றிக் கூறு கின்ருர். அந்த ஒழுக்கத்தைப்பற்றிக் கூறு கின்றபோதும், ஆண்டவனே அடைசின்ற வழியை வற்புறத்துவதுபோல் அந்த ஒழுக் கத்திலே கூறுகிரர். அந்த ஆழ்ந்தபொருள் விட்டுகிட்டு, மேமெலழுந்த வாரியாக ஏதோ பார்ப்பதில் எவ்விதபயனுமில்லே. அதுபோல் இவர் யோகத்தைப்பற்றி பெல்லாம் பேசு கின்ருர். மக்கள் என்ருல் ஏதோ வயிற் றுக்கு உண்பது, விலங்குபோல் கூடி வாழ் வது, அதுதான் போகம் என்று சோல்ல வில்லே. அந்தக் கிழான யோகத்திலே நாம் நன்ருகப் பழகியிருக்கிரேம்.

யோகம் என்பது சிலருக்கே இட்டும் என்பது அல்ல. விலங்குகளுக்கும் ஒருவித யோகம் உண்டு. அவைகள் கருத்தடை என்ற விதவிலக்குகளுக்கு அப்பாற்பட்டுக் கூடி வாழ்கின்றன. இந்தக் கேழான யோகம் நம் மக்களிடத்திலேயும் உண்டு. ஆனுல், அங்கிருந்து நாம் மேலே போயிருக்கிரேமா என்ருல், சொல்லமுடியாது. அனுல் போகம் முகலிய இடம் தெரியாமற்போனுலுங்கூட, சிலர் அதையும் தாண்டிப் போய்க்கொண்டு இருக்கிருர்கள். அவர்களுடைய உள்ளத் இலே நாம் இவ்வுலகத்தில் பிறந்தது, ஏதோ வயிற்றுக்கு உண்பது, உறங்குவது, மற்றும் பிள்ளோபெறுவது என்ற அளவுக்குமட்டும் நம்பிக்கை இல்லாமல், அதற்கும் மேலாக ஒருண்டை இருக்கிறது என்று அவர்கள் உள்ளங்களிலே ஏற்பட்டு, அந்தவழியிலே அவர்கள் போய்க்கொண்டு இருக்கிருர்கள். அப்படிப் பார்க்கும்போது, நாமெல்லாம் இங்கே ஏப்படி வந்திருக்கமுடியும் என்று பார்த்தால், இன்று இந்த மண்ணிலே நாம் எல்லோரும் மிதித்தோம் என்ருல், கீழான யோகத்திலிருந்து சற்று மேலான யோகத் திற்குச் செல்ல ஒரு இடத்தைத்தேடி நாம் வந்தருக்கிரேம் என்றுதான் சொல்லவேண் டும். அப்படி வந்ததிலே, எந்தெந்த நிலயில் நாம் இருக்கின்ரேம் என்பதை என்னுல் சொல்ல முடியாமற்போனையும், கொஞ்சம் உயர்ந்த நிலக்குத்தான் நாம் போய்க்கொண் டிருக்கின்ரேம் என்று என்னுல் சொல்ல முடியும், நெஞ்சுக்குக் கீழானரிலேயில் இல் லாமல், உதயகமலத்தைத் தேடித்தான் நாம் போய்க்கொண்டிருக்கிறோம். கம்மில் சிலர் அதிலே சற்று அதிக தூரம்போய் இருக்க வாம். யோககிலேயை நாம் பண்ணுமற்போ இலும், சில இலக்கணங்களேத் தெரிந்து கொண்டு வருகிரோம். அவைகள் ஆற்ற லுடையன். அந்த ஆற்ற்லே நமக்கு அடிமை யாக்கிக்கொண்டால் நம்நிலேமை உயரும். உணர்ச்சிகளுக்கு அடிமையாகக் கூடாது. தருமந்திரத்திலே நரம்புமண்டல ஆராய்ச்சி பற்றிச் சொல்லி, அதற்கு மேலேயும் கில அறிவுவிளக்கங்களேக் கொடுத்திருக்கின்றுர்.

மேலும் அறிஞர்கள் எல்லாருமே வெறும் உணர்ச்சிக்காக வாழ்கின்றவர்கள் அல்ல. சில அறிஞர்கள், விஞ்ஞானிகள் இவர்களேப் பார்த்தால் இது தெரியவரும்.

ஸர். சி. வி. ராமன் அவர்களுக்கு அவருடைய மனேவியார் வந்து நினேவூட்டி வற்புறுத்தி ஊட்டிருல்தான் அவர் சாப்பிடி வாராம். காரணம். அவர்கள் உலகக்கைப் பற்றி நிணக்கொர்கள். அதிலே உணவை மறர்து, உறக்கத்தை மறர்து, அதிலேயே நாட்டமான ஒருகில்பைப் பெறுகிருர்கள். இப்படி பல துறைகளிலே இருக்கிருர்கள். இப்படிப்பட்டவர்கள் மேலே போகாமல் போனுலுங்கூட. மிகவும் கீழான நிலக்குப் போகாமல் கொஞ்சம் மேலாகவே போய்க் கொண்டிருக்கிருர்கள். இங்கே இருக்கின்ற யாரும் கெக்கைக்குக் கீழேயுள்ள அளவுக்கு யோக கிலக்குப் போயிருக்க மாட்டார்கள் என்ற உறுதி எனக்கு இருக்கிறது. அந்த அளவுக்கு நம்முடையவுணர்ச்சிகளெல்லாம் கொஞ்சம்மேலோங்கி வளர்ந்திருக்கின்றன. நாம் இப்படி எண்ணி, இன்னும்கொள்சம். உயர்ந்த ஒரு நிலேக்குச்சென்றுல், அவர்கள் சொல்லுவது விளங்கும். இந்த மண்ண காம் மிதித்ததிணுமே நமக்குக் கொஞ்சம் உயர்வு வந்திருக்கிறது என நினேக்கிறேன்.

யோகத்தைப்பற்றிச் சொல்லும்போது, சக்கரங்கள் போட்டு மந்திரங்களேப்பற்றிச் சொல்லுகிருர்கள். ஆலை இவைகளிலே நமக்குப் பயிற்கியே கிடையாது. அவர்கள் எதையெதையோ சொல்லுகிருர்கள். ஒரு வேளே அவையெல்லாம் வந்தால் தெரியும். இந்த யோக சக்கரங்களெல்லாம் திரும்பத் திரும்ப வரவேண்டியனவே. அணுவைப் பிளக்க மனிதன் சுற்றுக்கொண்டான். அதைப்போல் ஸ்ரீலஸ்ரீ மகாசந்ரிதானத்தின் அருள்கோக்கம் இருக்குமானுல், அது பண்படும் என்பதிலே எனக்கு ஒரு பெரிய நம்பிக்கை. ஆகவே, இப்படியே எல்லாரும் ஒருசேர எண்ணினுல், அன்பு உருவான

நமது ஆண்டவன் மமக்கு அருள்ளிளக்கம் கருவான். ஆகவே, அவனே சோக்கி நாம் போகவேண்டும். அவன் நமக்காகக்கரத் துக் கொண்டிருக்கிருன். ஒரு குழந்தை தன் காயிடம் சண்டித்தனம் பண்ணுகின்றது. காய் பாலே எடுத்துக்கொண்டுவந்தால், அது குடிக்கமாட்டேன் என்று ஒடுகின்றது. அப்படி ஒடுகின்ற குழந்தை கால் இடறிக் இழேவிழுகிறது; உடனே அழுகிறது. தாய் மெதுவாகப் பாலே ஊட்டுகிருள். அதுபோல் ஆண்டவனிடமிருந்து ஓடோடி வருகிழேம். நமது சண்டித்தனத்தால் ஓடி. மறைகிரேம். அப்படி ஓடி ஆடி ஒய்க்க பிறகு பின்னுலே அப்பா! அம்மா! என்று சொல்வகைக் தவிர வேறு வழியில்லாமல் தகைக்கிரேம். தாயானவள் குழந்தையைக் காப்பதுபோல், அப்போதும் -ஆண்டவன் அப்பாவாகவும் வந்து அம்மாவாகவம். காப்பாற்றுகிருர். அந்த உறுதியிலே, இன்று எனக்கு ஒன்றுமே தெரியவில்லே என்று சொன்னுலும், ஒருநாள் விளங்கும். இந்த நாட்டிலே பலபல கதைகள் வழங்கப்பட் , டிருக்கின்றன. அவை எப்படித்தோன்றின? கமக்குத் தெரியாது. ஆனுல் புராணங்களிலே வந்திருக்கலாம். அல்ல து நாட்டுக்கதையாக வர்திருக்கலாம். விஞ்ஞான ஆராய்ச்சியின் மூலமாகவும் அவை வந்திருக்கலாம். ஆணுல் அவைகளேச் சைவப்பொழுமக்கள் கேட்ட போது, அவர்கள் அவைகளேத் குங்கள் அனுபவத்திலே ஏற்றினர்கள். அக்கதைக்கு மெருகுகொடுத்து, இந்நாட்டிலே வளர்த்து வந்திருக்கிருர்கள்.

இரண்டாவது தந்திரத்திலே அகத்தியர் கதை சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. அதுபற்றி நமது நண்பர் சோமு அவர்கள் பேச இருக்கிருர்கள். ஆகவே நான் ஒன்றும் தோற்றுவாயாகச் சொல்லக்கூடாது. அது போல் சிவனுடைய எட்டுவீரச்செயல்களும் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றன. நம்முடைய திருமந்திர காலத்திலே இந்தக் கதைகளே மிக அழகாக விளக்கியிருக்கிருர்கள். அதில் ஒரு தமிற்மணத்தைப் புகவைத்தார்கள். அட்டவீரட்டத்தைப்பற்றி அப்பர் தேவா ரத்திலேதான் விரிவாக இருக்கிற நு. பின்னே க்டுப் முமக் க்கரர் அதைக் தமிழ் நாட்டுக் கதையாக - சைவமணம் கமாமம்படியாகச் சொல்லியிருக்கின்றுர். அப்படியே அடுக்க படியாக இலிங்க புருணம்பற்றிப் பேடு யிருக்கிருர். இதைப்பற்றி வடமொழியிலே அத்கமாக இருந்தாலும், தமிழ்சாடும் இதை அறிந்த கதைதான். எல்லாக் கோயிலிலும் மேற்குப்புறத்திலே இருக்கிற ஒருகதையே இது. "அடி முடி தேடிய படலம்" என்று சொல்லுவார்கள். இதிலே தமிழ்காட்டிலே பெரிய ஈடுபாடு இருப்பதைக் காண்கிரேம். இதலே ஒட்டக்கத்தரும் ஈடுபட்டு ஒரு பெரிய பரணியே பாடியிருக்கிருர். தக்க யாகத்திலே தமிழ்காடு ஈடுபட்டிருக்க ஒரு உண்மைக்கு, திருமூலர் விளக்கங்கொடுக் திருக்கிருர். அதுபற்றியெல்லாம் விளக்கம் தருவதற்குப் பெருமக்கள் வந்திருக்கிருர் கள். அதனேக் கேட்டு நாம் இன்புறுதல் வேண்டும்.

இன்றைக்கு, நம்முடைய குருமகா சந்நிதானத்தின் அருள் பழுத்துவருவின்றது என்பதைப் பார்க்க வேண்டும். ஆண்டு நண்பர் சோமு அவர்கள் இங்கு கலந்துகொண்டார்கள். அவர்களத் இரு வருள் மேடுட்டுக்குக் கொண்டுசென்றது. அந்நாட்டி லுள்ள வாடுனுனி சம்பந்தமான சில உண்மைகளேத் தெரிந்துவரலாம் என்று அவர்கள் போனுர்கள். ஆனுல், அங்கேயும் பு அமைகளே அவர்கள் கண்டார்கள். அங்கே வகைவகையான மதுக்கள் இருக்கலாம். ஆனல், அதைப்பற்றி நமக்குத் தெரியும். அதைக் காணவில்லே. அதேபோல் அவர்கள் சமுதாயத்திலே பற்பல ஒழுக்கக்கேடுகளும் இருக்கலாம். ஆனுல், அதைக் காணவில்லே. மக்கள்சமுதாயத்திலே நாம் எப்படி வாழ வேண்டும் என்ற உண்மையை அவர்கள் கண்டுவந்ததாக என்னிடம் கூறிக்கொண் டிருந்தார்கள். கத்தரிக்காய் வாங்கத்தான்

நமக்குத் தெரியுமா ? கத்தரிக்காய் தூக்கு என்ன விலே என்று நாம் கேட்போமாகுல், விற்பவன் இரண்டு ரூபாய் என்று சொல்லு வான். நாம், நை அணுவிலே தொடங்கி விலே கேட்க ஆரம்பிப்போம். கடை சியில் அது எட்டணுவில் முடியும். கடைசியிலே அதிலேயும் நாம் பலவகைகளில் ஏமாற்றப் பட்டிருப்போம். பயன் ஒன்ற மில்லே. இது நம்முடைய அன்றுட வாழ்க்கை. அவன் நட்மை ஏமாற்றவது, அவணே ஏமாற்றவது நாம் இதுதான் நமதுவாழ்வாக இருக்கிறது. இந்த ஏமாற்றதல் அங்கு இல்லே என்பதை அவர்கள் கண்டார்கள். ஒரு சிறகுழக்தை போய் கடையலே விலே கேட்டாலும் ஒரே விஸ்தான். இங்கு நம்முடைய குறிக்கோள் பை நீறைய வேண்டுமென்பதே. இவ்வாறு பற்பல துறைகளில் நாம் பார்க்கின்ரேம். இவையெல்லாம் இருக்கக்கூடாது என்பதற் காகத்தான் சொல்கிறேன். இவையெல்லாம் வழிய வேண்டும்.

அதற்குமேல் ஆத்மவிசாரம். இவைகள் போனுலாழிய நம்முடைய வாழ்க்கை கிறக்க முடியாது. ஆகவே, நம்முடைய குறந்தைகள் வளரவேண்டுமானல் - எதிர் காலம் வளரவேண்டுமானல் அவர்களுக்கு நாம் ஒரு படிப்பின்யாக இருக்கவேண்டும், தர்மம் செய்யவேண்டுமென்பதில்லே. நாம் அறவழியிலே நடந்து காட்டவேண்டும். நாம் ஏமாற்ற சினத்தால், அது நம்முடைய குழந்தைகளேயும் நாமே கெட்டவழியிலே நடக்கத் தூண்டுவதாகும். அந்த சினப்பே அவர்களிடை ஏற்படக்கூடாது. நமது குழந்தைகள் மிகவும் நல்லவர்கள். ஆகவே, மேலே போவதற்கான யோகப் பயிற்கி இல்லாவிட்டாலும், நல்ல எண்ணத்திலே நாட்டம்கொண்டால் நாம் வளரமுடியும். இந்த உண்மையை அவர்கள் கண்டார்கள்.

கோயிலில்தான் ஆண்டவணப் பார்க்க வேண்டுமென்பதில்லே. ஆண்டவன் கோயி கில் இருப்பார் என்ற கருத்து தவறில்லே. ஆனல். ஆண்டவணக் கோயிலிலேதான் பார்க்கலாம் என்று சொல்கிற கருத்துதான் இதற்கெல்லாம் நிணப்புதான் கார அந்தவகையிலே மனதை ஒரு வழி னாம். காட்டியாக வைத்து, "உடலுக்குள் உரு ஒன்று கண்டேன் '' என்றபடி நினத்துப் பார்த்தால் உண்மை விளங்கும். விளக்கத்தைத்தான் அவர்கள் கண்டுவக் தார்கள். இப்போது அவர்கள் தமது அனுப வக்கை எல்லாம் சொல்ல இருக்கிருர்கள். இகற்கெல்லாம் காரணம், அவர் சென்ற ஆண்டு இங்கே வந்ததுதான் என்று சொன் னுல், அதற்கு நண்பர் சோமு அவர்கள் வருத்தப்பட மாட்டார்கள்; மறுக்கவும் மாட்டார்கள் என்று நம்புகிறேன். இந்த மண்ணின் வளம். இந்த மண்ணே. மிதித்ததன் பலனுகத்தான் அவர்கள் மேல் நாட்டிலே சென்றபோதும், அங்கும் இந்தத் கிருமுந்திர உண்மைகளேக்கண்டுவந்தார்கள். இது தமிழ்நாட்டுக்கும் பெருமை; கலேக்கும் பெருமை. ஈம் தத்துவத்திற்கும் பெருமை. ் மேலும் இந்தத் தருமக்கிர அவர்கள் விளக்கை ஏற்றிவைப்பதற்கு, அமெரிக்கா விற்கும் போகவேண்டும். இப்படி குரு மகாசங்கொனம் அவர்கள் அருள்கிடைத்த தற்கு எனது வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொண்டு, என்னுடைய பேச்சை முடித்துக் கொள்கிறேன்.

'அகத்தியம்'

### திரு. மீ. பா. சோமு அவர்கள்,

சென்னே.

ஸ்ரீலஸ்ரீ குருமகாசக்கிதானம் அவர்களின் தெய்வத் திருமரபுத் இருவடிகளில் என் னுடைய மிகப் பணிவான வணக்கத்தை முதற்கண் தெரிவித்துக்கொள்ளுகின்றேன். **நம**து துலேவர் உயர்திரு. பினட்டுகந்துருர் அவர்களுக்கும் மற்றுமுள்ள பெரியோர் களுக்கும், சமய அன்பர்களுக்கும் என் வணக்கம். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசந்தோனம் அவர்களுடைய பேரன்பும் வாழ்த்தும் இமயமலேபோன்று ஒருபுறம் இருக்கிறது. அது என்னுடைய பாக்கியம். அதோடு என்னுடைய அருமை நண்பர் தேசிகர் அவர்கள் என்னிடம் அன்பு காரணமாகப் பலமொழிகளே வாழ்த்து மூலமாகக் கொட்டி ுள்கள். தமேமைவகிக்கின்ற நமது தமிழ்ப் பேரறிஞர் அவர்களும் அன்பினுல் என் அடைய இதயத்தை உருக்கிவிட்டார்கள். இந்த உருக்கத்தின் மத்தியிலே உங்கள்முன் எழுந்து நிற்கிறேன். அன்பு என்ற ஒன்று வர்துவிட்டால் அதைத் தாங்குவது மிகவும் கஷ்டம்.

இப்படி வாழ்த்துக்கபோயும் அன்பையும் மழைபோல் என்பிது பொழிகின்றபோது எப்படித் தாங்குவேன்? என்னுல் தாங்க முடியவில்லே என்று மிண்டும்சொல்கிறேன். ஆனுலும், கனிந்த அன்போடு வருகின்ற வாழ்த்து இருக்கிறதே அதைக் கூறுங்கள், கூறுங்கள்; உங்களுக்கு அடி பணிகிறேன் என்று கூறுகிறேன்.

குருமகாசுந்சிதானம் அவர்களிடமிருந்து இத்திருமந்திரமாநாட்டிலே கலந்துகொள்ள வேண்டுமென்று, எனக்கு அந்த அன்புக் கட்டளே வந்ததும், எனக்குப் பேசுவதற் காகக் குறிப்பிடப்பட்டிருந்த பொருளப் பார்த்தேன். அகத்தியம் என்பது எனக்குப்

பே நதற்குக் கொடுக்கப்பட்ட பொருள். கு நமகாசந்த்தானம் அவர்களுடைய திர்க்க தரிசனத்திற்கு அத்தலப்பையே சான்றுகக் கருஇனேன். இருயந்திரத்தில் 'அகத்தியம்' என்ற ஒரு பகுதியையும், அகத்திய முனிவ ருடைய கதையையும் எனக்கு நன்றுக மின் அபடுத்திக்கொள்ளக்கூடிய சிலக்கழ்ச்சி மேல் எட்டிலே கடக்தது. செக்தமியும் சைவமுமாக இருப்பதுதான் அகத்தியம் அப்படிப்பட்ட பொரு2ளப்பற்றிப் பேச எனக்குக் கட்ட 2ளயிட்டிருப்பதால் அதை யொட்டி இரண்டொரு ஙிகழ்ச்சிகளேச் சொற்றுகின்றேன். இங்கும் ஆதினத்திலே எனக்கு வாழ்த்து அருளி என்னே வழி யுறுப்பியதோடு அல்லாமல் அவர்களுடைய வாழ்த்து அகத்தியராக இருந்து வழிகாட்டி, குடுரை செய்தது என்று இங்கே சொல்லிக் கொள்ள அசைப்படுகிறேன்.

ல்ஸ்டன் நகரத்திலே இரண்டு பெரிய காட்சிச்சாலேகள் இருக்கின்றன. ஒன்றின் பெயர் 'ப்ளிட்டிஷ் ம்யூனியம்' என்பது. இன்னென்றினது பெயர் 'விக்டோரியா ஆன்பாட் ம்யூளியம்' என்பது. இப்படி இரன்டு விதமாக அரமையான காட்சிச் சால்கள் லன்டன் நகரத்தில் இருக்கின்றன. பிரிட்டிஷ் மியூனியத்தில் இந்தியப் பகுதி என்று இருக்கிறது. அங்கே நம்முடைய நாட்டிலிருந்து எடுத்துச் சென்ற அனேக சிற்பங்கள் இருக்கின்றன. எத்தனேயோ கடராஐப்படிவங்களேக்கண்டு மனம் மகழ்க் தேன். பிறகு, விக்டோரியா ஆல்பர்ட் ம்யூனியத்திற்கு வந்தபோது, பல பொருள் களப் பார்ந்துக்கொண்டு வந்தவன் ஒரு தனியறையிலே இரன்டு திரைச்சியேகளேப் பார்த்தேன். திரைச்சீலேக்கு மேலே தமிழ்

எழுத்துக்கள் தெரிந்தன. இந்த ஆங்கில நாட்டிலே, இங்கிலாந்திலே, லண்டன் நகரத் இலே தமிழ் எழுத்துக்கள் எப்படி வந்தன என்ற ஆவல் உண்டாயிற்று. உடனே திரைச்சீவேகளுக்கு அருகில்சென்று பார்க் தேன். ஒரு திரைச் சீல்யில் இராடிரயணக் கதை நகழ்ச்சிகளே நாலினுவ் பின்னியிருக் தனர். இன்னெரு திரைச்சீல்யில் இவ -பார்வதிகல்யாணக் காட்சியை வர்ண நாலில் பின்னியிருந்தார். இரண்டு திரைச்சீல்களும் மதுரையிலிருந்து லண்டனுக்கு எடுத்துச் சென்றவை என்ற குறிப்பைப் பார்க்கேன். மீடைச் அம்மையாரின் இருமணத்தைக் கட்டம் கட்டமாகச் சித்தரிக்கும் படங்கள் அவை. அவற்றில் அகத்தியருக்குக் காட்சி கொடுக்கும் ஒரு கட்டத்தைக் கலேஞன் அழகாகத் திரையில் பின்னிவிட்டிருந்தான். அகத்தியருடைய உருவத்தைக் கண்டேன்,

கொமர்திரக்கில் அகக்கியத்திலே வரும் ககை கெரியம். சிவ - பார்வதி திருமணத் கைப் பார்க்க எல்லோரும் வடநாடு சென் ருர்களாம்: அப்பொழுது வடக்கு தாம்ர்து, தெற்கு உயர்ந்தது; உடனே சிவபெருமான் கட்டளேக்கு இணங்கி அகத்தியர் தென்றைடு வந்தார் என்பது புராணக்கதை. இந்தக் கதை ஒருபுறமிருக்க, அகத்தியர் தென்னடு வர்தார்; அவரோடு தமிழ்வர்க்கு: அவரோடு சமயம் வந்தது; அவரோடு ஞானம் வந்தது. ஞானம் செல்வம். ஆங்கிலேய நாட்டிலே அகத்தியர் காட்சிதருகிரூர்; இங்கும் தமிழ்ச் செல்வம்; தமிழ்ஞானம் இருக்கிறதே என்று எனது மனதிற்குள்ளே ஐயப்பாடு வந்தது. அகத்தியர் இருக்கால் தமிழும் இருக்கும்; சைவமும் இருக்கும்; இந்த இரண்டும் இங்கி லார்து நாட்டிலே எங்கே இருக்கின்றன என்று தேடிப்பார்க்க ஆரம்பித்தேன். எப் பொழுது அகத்தியருடைய உருவத்தைக் கண்டேனே, அங்கே தமிழும் இருக்கிறது; சைவமும் இருக்கிறது. இந்த இரண்டையும் கண்டு பிடித்துவிட்டுத்தான் நாம் செல்ல வேண்டுமென்று உறத கொண்டேன்.

சிலகாள் கழித்து ஆக்ஸ்போர்டு நகரம் செல்லவேண்டி. கேர்ந்தது. இங்கிருக்கும் போகு கேள்விப்பட்டேன்; இருவாசகத்தை ஆங்கிலத்திலே மொழிபெயர்த்து, அத்திரு வாசகக் கருக்குகளே மேல்நாட்டில் பரப்பிய போப் அவர்கள் கல்லறை ஆக்ஸ்போர்டில் இருக்கிறது என்று. பல புத்தகங்களிலம் படித்திருக்கிறேன். அங்கே சென்றதும். ஜி. பு. போப் அவர்களின் கல்லறையைக் கண்டுபடக்க வேண்டுமென்று கீணத்தேன். ஆனல், ஆங்கிலகாட்டில் ஆங்கிலமொழிப் படித்தவர்கள், ஆங்கிலமோழியை நன்ருகக் கற்றத் தேர்ந்த எழுத்தாளர்கள், இவர்க ளுடைய கல்லறைகளேப் பாதுகாத்து வைத் திருக்கிருர்கள். போப்பினுடைய கல்லறை யைப்பற்றி விசாரித்தும் எனக்குத் தகவல் திடைக்கவில்லே. சில நாட்கள் கழித்து முதல் தடவையாக நான் ஆக்ஸ்போர்டுக்குச் சென்றபோது, போப்பினுடைய கல்லறை இங்கிருந்தும் கண்டுபிடிக்க முடியவில்ஃயே என்ற வருத்தத்தோடு திரும்பினேன்.

யார்க் என்னும் ஊரிலே ஒரு பெரிய• நூல்ரிலேயம் இருக்கிறது. அதை மிகவும் உன்னதமானநிலேயில் வைத்திருக்கிருர்கள். எந்தச்செய்தியையும் தெரிந்துகொள்ளலாம். அப்படிப்பட்ட ஒரு பெரிய நூல் ரிலேயம் யார்க்கில் இருக்கிறது. அதன் அதபரிடம் கேட்டேன். 'உங்களுடைய நாட்டில் எங்க ளுடைய தமிழர், எங்களுடைய சைவர். போப் என்ற ஒரு பெரியார் அவர்களுடைய கல்லறை ஆக்ஸ்போர்டு நகரத்தில் இருக்கிற தென்று சொல்லுகிருர்களே; அது எங்கே இருக்கிறது? என்று கேட்டேன். அவர், பிரிட்டிஷ் நூல் கிஃயக்கில் Who is who என்று இருக்கிறது: பிரிட்டிஷ் டிக்களில் கற்றவர்கள், பண்டிதர்கள் இவர்களேப் பற்றிய வரலாற்றுக் குறிப்பு அச்சிடப்பட்டு அகர வரிசையில் இருக்கிறது; ஜி. யு. போப் என்பவரைப்பற்றிய குறிப்பைப் பார்த்தால் தெரியும்' என்று சொன்னர், அதைப் பார்த் ததில், ஆக்ஸ்போர்டு நகரத்தில் வரல்டன்

தெருவில் அவருடைய கல்லறை இருக் கிறது. அங்கு செப்பல்கர் சேமெட்ரி என்ற கிறிஸ்துவப் புதை இடத்தில் இருக்கிறது என்று தெரிந்தது. ஆக்ஸ்போர்டு சென்று, வால்டன் தெரு எங்கே இருக்கிறது என்ற விசாரித்தேன். காட்டினர்கள். வால்டன் தெருவில் கல்லறைக்கூடத்தைக் கேடிச் சென்றேன். சென்ருல், அந்தக் கல்லறைக் கூடத்திற்கு எதிரே ஒரு புகையிலக் கடை யில் ஒரு மாது இருந்தாள். அவளிடம் சென்று, 'அம்மா! இது தான் செமிட்ரியா?' என்று கேட்டேன். அவள். 'ஆமாம்: இந்த செமிட்ரியை அடைக்கு ചൂത്രത്. ஐந்து ஆண்டுகள் ஆகின்றன; இங்கே 1500 கல்லறைகள் இருக்கின்றன; 3000 பேர்கள் அடக்கம் செய்யப்பட்டிருக்கிருர்கள்; இனி இடமில்லே என்று கதவைப் பூட்டிவிட் டார்கள்; ஒருவரும் நுழைய முடியாது' என்று சொன்னுள். எனக்கு வருத்தமாக இருந்தது. நாப் இங்கிலாந்துக்கு வந்து, ஆக்ஸ்போர்டு நகரத்திற்குச் சென்றுவிட்டு, போப்பினுடைய சமாதியை நாம் சரிவரக் காண முடியவில்ஃயே; காணமல் தமிழ் நாட்டிலே எந்த முகத்தோடு செல்வேன் என்று வருந்துகோன். நான் சுத்தமான ஆங்கிலத்தில் பேசினதைக்கேட்ட அந்த மா து, உண்மையாகவே மிகவும் அனுதாபப் பட்டு, உன்னுடைய மூதாதையர் யாரோ ஒருவருடைய சமாதி இருக்கிருப்போல் இருக்கிறது; நீ கல்லறைக் கூடங்களின் பா துகாவலரிடத்தில் இப்பொழுதேசென்று, ்என்னுடைய முதாதையர் ஒருவருடைய சமாத இங்கே இருக்கிறது; அதைக் காண்ப தற்காக வந்தருக்கிறேன் ' என்று சொல் லுங்கள்; ஒருவேளே கதவைத் திறந்தாலும் திறக்கலாம் ' என்றுள்.

' ஆம்: என்னுடைய மூதாதையருக்கு மூதாதையர்தான் அவர்; தமிழ்நாட்டி இள்ள ஒவ்வொரு தமிழனுக்கும் மூதாதையர்தான் என்று நான் சொல்லிவிட்டு, அந்தப் பாதுகாவலரிடம் சென்று, 'என்னுடைய மூதாதையருடைய கல்லறை இங்கே இருக்கின்றது என்று கேள்விப்பட்டேன்; அதைப்பார்க்க வந்திருக்கிறேன் ' என்று சொன்னேன். அந்தப்பாதுகாவவர் கதவைத் திறந்தார். நானும் அப்பொழுது என்னுடன் வந்திருந்த நண்பரும் உள்ளே சென்ரேழும்.

அங்கே 1500 கல்லறைகள் கின்றன. அவைகளில் ஜி. யு. போப் அவர் களுடைய கல்லறையைக் கண்டுபிடிப்பது எப்படி ? நண்பரும் நானுமாகத் தேடிக் கொண்டிருக்கோம். நான்படும்கஷ்டத்தைப் பார்த்துவிட்டு, அந்தப்பா துகாவலர் மிகவும் மனம் இளகி, ஐயா! உங்களுடைய மூதா தையர் இறந்துபோய் எத்தனே ஆண்டுகள் அகின்றன? என்று கேட்டார். சொன்னேன்; ஆக்ஸ்போர்டு பல்கணக் கழகத்தில் கிழக்குக் கலேகளின் தலேவராக இருக்து, தெலுங்கு, தமிழ்ப்பண்டி தராகவும் பேராசிரியராகவும் இருக்கார் ' என்று பதில் ் அப்படியானல் இந்த சொன்னேன். இடக்கில்கேடுங்கள்' என்று ஒருபகுதியைக் காட்டிருர். அந்தப் பகுதியில் தேடினேன் தேடினேன்; அப்படித் தேடினேன். ஒரு மணி சேரமாகத் தேடியும் அகப்படவில்லே. பிறகு, சிவபெருமான் திருவருள் என்று கிணக்கிறேன்; அந்தப் பாதுகாவலர் ஒரு இடத்தில் தேடிக்கொண்டிருக்கும்போது, முட்செடிகளிருந்த இடத்தில் கைவைத்து விலக்கிக்கொண்டு, 'உங்கள் முதாதைய ருடையபெயர் போப் என்று இருக்கிறதா?' என்று கேட்டார். 'ஆமாம்' என்று கான் பதில் சொன்னேன். உடனே, 'இருக்கிறது' என்று காண்டித்தார். போய்ப்பார்த்தால் அங்கே ஒரேசெடியும் கொடியுமாக இருந்த பகுதியில், நம்முடைய திருவாசகத்தை மொழிபெயர்க்க அக்கக் தமிழ்மகனுடைய ரித்திரை நடந்துகொண்டிருந்தது. ஆக்ஸ் போர்டு நகரத்திலே என்னுடன்கூட வந்த இளஞருடைய தமிழ்ப்பற்றைப்பாருங்கள் : வாளியில் தண்ணிரைக் கொண்டுவந்தார். அதைக்கொண்டு அந்தக் கல்லறைமேலே

இருந்த மாரகலா அகற்றிவட்டுப் பார்த் தோம். போப் பெருமகளுரின் கல்லறையிது ஒரு சிற குறிப்பு எழுதப்பட்டு இருந்தது. 'இந்தக் கல்லறையானது தென்னிந்தியாவி லிருந்து, அன்பர்கள் அனுப்பிய பணந்தைக் கோண்டு கட்டப்பட்ட கல்லறை' என்ற குறிப்பு இன்றும் அக்கல்லறையிதிருக்கிறது.

அதைப் பார்த்ததும் எனக்கு ஆனந்தம் ஏற்பட்டது. அந்தப் பாதுகாவலரிடத்தில் நான் சொன்னேன்: 'எங்களுடைய மூதா தையர் இங்கு அடக்கம் செய்யப்பட்டிருக் கிரூர்; நாங்கள் எஸ்லாம் அறுப்பியுள்ள பணத்தைக் கொண்டு இந்தக் கல்லறை கட்டப்பட்டிருக்கிறது: இனிமேல் இங்கு முட்செடிகள் கொடிகள் வளர்ந்து இந்தக் கல்லறையை மூடிவிடாமல் பார்த்துக் கோள்' என்று சொல்லி, சிறிது பணம் கோடுத்துவிட்டு வந்தேன். 'எப்போதாவது தமிழ்நாட்டிலிருந்தோ இந்தியாவிலி நூதோ யார் வந்தாலும் உங்களுடைய பெரியார் ஒருவரின் கல்லறை இங்கே இருக்கிறது என்று சொல்' என்று சொன்னேன்.

திரு. போப் அவர்களின் கல்லறைக்குப் பக்கத்தில் அவருடைய மீண்கியாருடைய கல்லறை இருக்கிறது. அதிலேயும் குறிப்பு எழுதியிருக்கிறர்கள்; 'அந்த அம்மாளுக்கு சைவத்திலும் தமிழிலும் ஆழ்ந்த பற்ற இருக்கிறது' என்று. நமது அகத்தியம் எங்கெல்லாம் புகழ் பரப்பிக்கொண்டிருக் கிறதென்பதற்குச்சான்றக இப்படிப்பட்ட கல்லறைகள் இருக்கின்றன.

'அகத்தியம்' என்குல் தமிழ்; சைவம். அந்தக் கல்லறையைக் கண்டு மெய் புளகித் தேன். அகத்தியரின் உருவத்தை அந்தத் திரைச்சிலயில் பார்த்தேன். அங்கே தமிழ் இருக்கிறது என்ற உறுதி பிறந்தது. அந்த உறுதியையும் மிஞ்சக்கூடிய விதந்திலே அகத்தியருடைய அருள் மீண்டும் எனக்கு உணர்த்தியது யார்க் நகரத்தில். ஸ்காட்லந்து பகுதியீலே யார்க் என்ற ஒரு நகரத்திற்குச்

சென்றேன். அங்கே காணில் ம்யூனியம் ஏன்ற கண்காட்டுச்சாவே இருக்கின்றது. அதைப்பற்றி அனேக புத்தகங்கள் படிக் இருக்கிறேன். பலநாடுகளிலிருந்து இரட்ட வைக்கப்பட்ட பொருள்கள் அங்கே இருக் கின்றன என்ற குறிப்பைப் படிக்கேன். சமய சம்பக்குமான காட்சிப் பொருள்கள் இருக்கின்றன என்று கேள்ளிப்பட்டேன். உடனே சென்று பார்க்கவேண்டும் என்ற கினத்துப்போனேன். காளில் ம்யூளியம் என்ற இடத்தில் பல சிஃலைகள், படிவெங்கள் இருப்பதைப் பார்த்துக் கொண்டே வந்த போ ஏது, ஒரு ஓரத்தில் ஒரு கண்ணமுப் பெட்டிக்குள்ளே ஐம்பத்துநான்கு சண்முக ருத்திரட்சங்கள் கொண்ட மாலே வைக்கப் பட்டிருக்தது. ஒவ்வொரு ருத்திராட்சமும் அறுமுகங்களோடு அழகாக இருக்கது. பார்த்தபோது எனக்கு ஒரே ஆச்சரியமாக இருந்தது இதையார் அளித்திருப்பார்கள் என்று ஆராய்க்தேன். ருத்திராட்சமணிக்குக் கிடும் தங்கத்தால் செய்த ஒரு சிலுவைக் குறி தொங்களிடப்பட்டிருந்ததைக் கண்டேன். அந்தப் பெட்டிக்குள்ளே ஒரு சிறு குறிப்பு இருந்தது. இதை அணியும்போது பேப்ப் பிசாச அணுகாது என்று குறிப்ப அது. எனக்குத் தூக்கிவாரிப்போட்டது: இப்ப டிப்பட்ட ஒரு சைவன் இருர்திருக்கிருனே என்று. ருத்திராட்ச மகிமை தெரிக்க ஒருவர், இப்படி அதிலே தம்முடைய சமயத்திற்கேற்ப சிலுவையை ஏற்றிவைக் திருக்கிழர். கானில் மியூனியக்கில் Who is who என்னும் புத்தகத்தைப் புரட்டிப் பார்த்தேன். யார்க் நகரத்தின் படைய மேயர் ஒருவர், கிழக்கிந்தியக் கம்பெனி டைரக்டர் ஒருவர் கம் தமிழ்காட்டுக்கு வக் திருக்கின்ருர்; யாரோ ஒரு பெரியவரிடத்**தி** விருந்து ருத்திராட்சமணியைப் பெற்றிருக் இரர் என்று தெரியவந்தது.

அன்று மாலே யார்க் மேயர் ஈடித்தும் விருந்து ஒன்று இருந்தது. யார்க் மேயருக்கு ஒரு பெரிய கௌரவம் உண்டு. இங்கிலாந்து நாட்டிவேயே இரன் டுமெயர்களுக் சத்தான் ்சேஷ கோரவம் உள்ரி. ஒள் நல்னடன் மேயருக்கு: மற்றொன்ற யார்க் மேயருக்கு. அவர்கள் எப்படி எப்படிபோ சம்பிரதாயம் வைத்திருக்கிருர்கினன்பதற்கு கொன்ற சோல்கிறேன். மேய நடைய ஆளுகைக்கு உட்பட்ட எஸ்.க்குள்ளே ச வருவதாக இருக்காலுங்கட், மேயரின் அறும்கியேற் றிருந்தால்தான் உள்ளே நடைபலாம் என்று சட்டம் இருக்கிறது. மேயர் வக்கு, 'யூ ஆர் பர்மீட்டெட் இகழ் ' அதாவற ' சீங்கள் இங்கே வர அறுமதக்கப்படுகின் நீர்கள் ' என்று சோன்ன பிறகுதான் யாரும் வரக் கூடும். அர்சியாக இந்தா அங்கூட டேயாந டைய அனுமதி பெற்றத்தான் வரவேன் டும். இப்படிட்பட்ட சம்பிரதாயம் செருங் காலமாக இருந்துவருகின்றது. நான் அந்த மேயரோடு ஒருள்ள் விருந்துக்குச் சென் ரேன். அப்போது 'உங்களுடைய காட்சிச் சாலேயில் ருத்திராட்சமனியைப் பார்த் தேன்' என்ற சொல்லியதோடு சிவமதத்தின் புனிதச் சின்னமாக இருக்கும் ருத்திராட்சம் ஒரு மரத்தினுடைய பழம் என்று அதனது அமைப்புப்பற்றியும், ருத்திராட்சங்கட்கும் சைவக் திருமடங்களுக்கும், குறிப்பாக இத் இருவாவித் றை மடத்திற்கும் உள்ள ஒர கொடர்பு என்ன என்பதையும் நான் கூறி, சண்முக ருத்திராட்சத்தைப்பற்றியும் நன்கு விவரமாக எடுந்துச் சொன்னேன்.

்அப்படியாறல், கமிற்காட்டில் இம் மாதிரி ருத்திராட்சத்தை வளர்க்க மடங்கள் இருக்கின்றனவா? அதன் விவரம் என்ன?் என்ற கேட்டார். கான் ஆங்கிலத்திலே விவரம் சொல்லிக்கொண்டு வக்தேன்; அதை அவர் தன்னுடைய சுருக்கொண்டார். கொண்டு குறப்பு எடுத்துக்கொண்டார்.

மற நாள் விட்ஸ் நகரத்திற்குப் போவ தாக இருந்தது. மேயரிடத்திலிருந்து ஆள் வந்தான். 'உங்களே மேயர் விட்ஸுக்குப் புறப்படுவதற்கு முன்னுல் கூப்பீட்டார்' என்றுன். ்மால் வருக்டுறன்' என்ற சொல்லி அதுப்பிவீட்டு, அன்ற மால் மேயரிடம் போனேன்.

''வாருங்கள், பழையபடி, காளில் மிபூ சியத்திற்குச் செல்வோம்'' என்றுர்.

"நேற்றே பார்த்துவட்டேன்: இரும்ப வும் ஏதற்காக அழைக்கிறீர்கள்?" என்று கேட்டேன்.

"இன்றேரு காட்கிப்பொரர் இருக் கிறது" என்றுர். என்றுடைய பெருமை பைச் சொல்லவில்ற்ற: நான் அவரடைய ஆர்வத்தைச் சொல்கிறேன். அங்கு சென்ற தும் கள் நைடிப்பெட்டியில் நான் கொடுக்க குறிப்பை, டைப்செய்துவைக்கி நீதார்கள், இன் நம் யார்க் மியூளியத்தில் அந்தக் நறிப்பு இருக்கிறது. சைவ மடங்களின் கூரலாற ருத்தொட்சத்திற்கும் சைவ மடக்களுக்கும் உள்ள தொடர்பு இவைகபோப்டற்றி நான் கொடுத்திருந்த விவரங்களே ஆங்கே வைத்து இருக்கிருர்கள். டைப்செய்த படி ஒன்றை அய்கே ஒட்டிவைச்ததோடு, ஒரு டடியை 'யார்க் டைம்ஸ்' என்றம் பத்திரிகையல் வெளியிட்டு, என்னேப் டேட்டி விவரக்கையும் வெளியிட்டி நக்கின் ஈர்கள். நைபடியை பிரிட்டிஷ் மியூலியத்திற்கம் கொடுத்தார். அப்பொழுது எனக்கு வேறு ஒன்றும் சொல்லத்கோன்றவல்<sup>20</sup>். தேன் ந டுடைய சிவனே போற்றி, என் குட்டவர்க் கும் இறைவா போற்றி' என்று சொல்லி வணங்கினேன்.

இந்த இரண்டு நிகழ்ச்சிகளேயும் எதற் காகக் குறிப்பிடுகிறேன் என்.ரல், அகந்திய ருடைய உருவந்தைப் பார்க்கேன். தமிழும் சைவமும் சென்ற இடமே. லாம் இருப் பதைக் கண்டேன். அதனுக்குச் சான் ரக அங்கே போப் பெருமக ஏ நடைய கல்லை யும், ருத்திராட்ச மணிகளும், அருபற்றிய விவரங்களும் உள்ளன. அகத்தியருடைய திருவருவமும் அந்தநாட்டில் இருக்கிறது. அகத்தியம் இருப்பதற்கு அறிகுறியாக இந்த இரண்டு ரிகழ்ச்சிகளேயும் சொல்லலாம்.

கொடுந்து த்தில் 'அகத்தியம்' என்றும் புகுகியில் இரண்டு பாட்டுக்கள் உண்டு. நீங்களெல்லாம் கிருமர்கிரத்தை நன்ருகக் கற்றவர்கள். அப்பாடல்களே நினேவபடுக்க வேன்டிய அவசியம் இல்லே. சிவ-பார்வுடு இருமணத்திற்குத் தெற்கிலிருந்து வடக்கே ரராளமானவர்கள் சென்றிருந்த காரணத் தால் வடக்கு உயர்ந்து தெற்கு தாழ்ந்தது. உடனே ஈசன் அகத்தியரைக் கூப்பிட்டு, தென்னுட்டுக்குப் போகும்படி பணித்தான்: அதன்படி அகத்தியர் தென்னுடுவந்தார். நடு என்ற சொல்லம் அங்கி என்ற சொல்லும் போகமுறையின் அனுபவத்திலே தெரிந்து கொள்ள வேண்டியவை. புகிரங்கமாகச் சொல்லுவதற்கு என் ஆச்சாரியர் அனுமதி கொடுப்பு அல்லே. நடுவுகிலேமை என்றுல் െങ്ങു? ஆங்8ം என்றுல் என்ன? என்பதை எப்புடி வெளியிட முடியும்? குரு தொட்டு காண்பித்தால் நாம் உணர்ந்து, அக்கினியை

வளர்த்துக்கொள்ளவேண்டிய ஒருவிஷயம். அது குருவின் அருளால் காட்டவேண்டிய விஷயம். அகத்தியர் ஞானத்தின் சின்னம். அவர் எங்கு இருக்கிறரோ அங்கு ஞானம் இருக்கிறது. அங்கே தமிழ் இருக்கிறது. சைவம் இருக்கிறது.

திருமர்திரத்திற்கு மூலகாரணமே அகத் அப்படிப்பட்ட முனிவரின் தியந்தான். கினேவை மிண்டும் கொண்டுவரும்வண்ணம் இவ்வளவு புனிதமான பொருணப்பற்றிப் பேசுமாறு சிறியேணுகிய எனக்குப் பணித்த ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசக்கிதானம் அவர்களது அருட்கருணேக்கு என்றுடைய வணக்கத் கையும் நன்றியையும் மறுபடியும் தெரிவிக் துக்கொள்ளுகன்றேன். அவர்களுடைய ஆசி எத்தணேயோ ஆயிரம் மைல்களுக்கு அப்பாலும் எனக்கு வழிகாட்டியுதவியது. இன்னும் வழிகாட்டும் என்ற நம்பிக்கை உண்டு என்று சொல்லி, மீண்டும் எனது அஞ்சலியைத்தெரிவித் துக்கொள்ளு இறேன். வணக்கம்.

நடுவு நில்லாது இவ்வுலகம் சரிந்து கெடுகின்றது எம்பெருமான் என்ன ஈசன் நடுவுள அங்கி அகத்திய நீ போய் முடுகிய வையத்து முன்னிர் என்ருனே.

— திருமூலர்.

'பதிவலியில் விரட்டம் எட்டு'

## தி ந. கி. வா. ஜகந்நாதன் அவர்கள், м. А.,

இங்கே ஞானச்செங்கோல் சேலுந்தி வரும் அநள் உருவாகிய மகாசந்தோனம் அவர்களுக்கும், தல்வர் அவர்களுக்கும், நண்பர்களுக்கும் என்னுடைய வணக்கம் தெரிவித்துக்கொள்ளுக்கேறன்.

இருமுலர் இருமத்திரத்தில், இரன்டாக் தந்துந்தில், இரண்டாவது அடுகாரமாகிய "பதிவலியில் விரட்டம் எட்டு" என்பது பற்றிப் பேசும் வாய்ப்பு எனக்குக் கிடைக் திருக்கிறது. முன்னலே என்ன அரி மகப் படுக்கிய தல்வர் அவர்கள், எங்களுடைய ஆசிரியப்பிரானின் நிருநாமத்தைச் சொன் ஞர்கள். இருவாவடுதுறையோடு கொடர்பு பெற்று, அதின எல்லாக் காலத்தும், தாம் கீனப்பது மாத்திரமின்றி, பிறரும் கினக்கம் வண்ணம் செய்தவர்கள் அந்தப் பெரியார் ஆவார்கள். அவர்கள் எந்தப் பேரவையில் பேசிறைலும், எந்தப் பொருள்பற்றிப் பேசிற லும், இருவரவடுதுறை மடம் அவர்கள் கன்முன் வந்து நிற்கும். அதை, அவர்கள் பேச்சைக் கேட்டவர்கள் நன்கு அறிவர். அத்தகைய பெரியாருடைய திருவடியின்சிற் இருக்கு படிக்கின்ற பாக்கியம் எனக்குக் கொடத்திருந்தது. அதறுலேயேதான் இந்த ஆதீனத்தின் ஒரு தொடர்பு எளியேறுக்குக் கிடைத்தது. இது இறைவன நு திருவருள் வின்வு என்றே கான் கரு துகிறேன். குட்லவர் அவர்கள் மிக அருமையான ஒரு கருத்தை ் தமிழிலக்கியத்தில் எட்டுத் தொகையை ரில் திற த்திய பெரியாரிடம் இருந்து பாடம் கேட்டவ நக்கு அட்டவிரட்டத்தைப்பற்றி, பேசும் வாய்ப்புக் கிடைத்தது பொருத்தம் ' என்று சொன்றர்கள். பொருத்தமான பொருள்கள் அறிவடைப் பெருமக்களுக்கு நன்ருகப் புலனகும் என்பதற்கு இது ஒரு சிறக்க சான் முகும்.

'அட்ட விரட்டம்' என் ஒல் இறைவன் செய்க விரச்செயல்களேப் புலப்படுத்துகின்ற எட்டு ஸ்தலங்கள் என்ற பெயர். ஸ்தானம் என்ற வடமொழித் தொடர் 'விரட்டானம்' என்*து கு*மிழ்கே மாநிய ஆ மூலஸ்தானம் என்பு , ஆலட்டானம் என்ற மாறியதுபோல. பின்தும் குறுகி 'வரப்டம்' என்று வந்தது. எட்டு ஸ்கலங்களிலே இறைவன் செய்த எட்டுவகை படு விச் செயல்கபோக் குறிக்கும் முறையிலே அந்த வரலாறுகளே விளக்குவதனர் கூட்ட விட்ட டம்' என்ற இந்துட்டிலே எட்டு விதுவந். களேச்சொல்வார்கள். எட்டு ஸ்தலர்களிலே சமு ஸ்தலங்கள் தேவார அசிரியர்களாள் பாடல் டெற்றன. வடிவர் என்ற விகுவம் மாத்திரம் வைப்பு ஸ்தலமாக இருக்கிறது. ஞான சம்பந்தர் பாடிய பாடல்கள் கிடைக்க வில்ல. இருமூலர் ஒவ் சொரு விரட்ட த்திற்கு ஒவ்வொரு பாடலாகப் பாடியிருக்கின் ஓர். அதைமாக்கிரம் கொஞ்சம் சுட்டிக்காட்ட லாம் என்ற நினக்கிறேன்.

முதல்லே திருக்கோவராரைப்பற்றிப் பேசுகிருர். அத்தகாகரன் என்பவன் தேவர் கட்குத் துன்பம் செய்துகொல் டிருக் என். அதுகண்ட தேவர்கள் இரைவளடத்திலே முறைபிட்டார்கள். அத்தகாகும் ஆண் டவன் குலத்தால் கொன் ப அழித்தான். அந்த வரலாறதான் அத்தகாகர டைய சங்கார வரலாத. அதை நீல்க நட்டிக்க ஸ்தலம் திருக்கோவர், ர் என்ற வருக்கப் படுகின்ற கோவல் வரட்டம்.

க நந்துரை அந்நகன் நன்போம் அதான் வரந்தின் உலகத்து உயிர்களோக்காரி வ நந்தத்தெய் நானென்று வரனவர்வேண்டக் நந்ததுயர் நடிகைக் கொண்டுகொன்றனே. எமட்டம் போன்றிருக்க அந்தகாசரன், ஆண்டவனிடம் தான் பெற்ற வரத்தின் சிறப்பால் பிறருக்குத் துன்பம் தருவதையே தன் துடைய செயலாகக்கொண்டி ருந்தான். அவதுடைய அந்தச் செயல்களால் நடிந்த வானவர்கள் இறைவணப்பார்த்து வேண்ட ஆண்டவன் மூன்ற கொடிந்தாக இருக்கும் நலந்தால் அவிகைக் குத்திச் சங்கர்த்தார்.

ூந்த பாட்டிலே நிருப்பறியறு ரில் ரிசழ்ந்த தக்க யாக சங்காரத்தை நமக்கு கீனேஷ்ட்டுகிறர்.

கோஃலர்ற் ஹேருத்த பிரரா புதியைத் நூது ஸையுத் தடித்திட்டுத் தானங்கி மிட்டு நீதேயுல் தக்கினன் வேண்டுமென் றேண்ணித் தீல்யை யித்திட்டுர் சதுதிசெய் தானே.

கதை இங்குள்ளவர்களுக்குத் தெரியும். தக்கள் சிவபெருமானிடத்தில் ஏற்பட்ட கோபத்திருல் யாகம் செய்தபோது, ஏனேய தேவர்களே அழைத்தான். மகாதேவண் அழைக்களில்லே. அப்பொழுது நமது சிவ போருமான் விரபத்திரர் உருவத்தில் எழுந் தருளி, தக்கமாகத்தைச் சிதைத்து, அந்த யாகத்திற்கு வந்த தேவர்கட்குத் தண்டனே அரித்து, தக்கனுடைய தலேகைய அரிந்து, அந்தத் திலக்குப்பதிலாக ஆட்டின்தல்யை வைத்தார் என்ற சொல்லுகி ஒர்.

பேரமாக்குக் தூணயாக இருக்கும் தக்கன் என்ன தவற செய்தான்? கொல்யிறுவே பிழைசெய்தான் தக்கன். மிக நுட்பமாகச் சோல்லவேண்டுமானல், கொல்யால் பிழைசெய்தான். யாகம் செய்வதாகப்புகுத்தான். யாகத்திற்கு தல்லவறக இருப்பவன் பரமேசுவரன்: யக்குதேவரன். கல்வனக் இல்லாமல் யாகம் செய்யுமுடியுமா? ஒரு கல்யாணத்திற்குப் புரோகுகர் வந்தார்; கோட்டு பேறும் வந்தது; எல்லோரும் நேரம்பியிருக்கிறர்கள். ஆறல் கல்யாணம் பண்ணிக்கொள்கிற மாப்பிள்ளே வரவில்லே.

மாப்பிள்ளே ஒருவன் தான் கல்யாணத்திற்கு உயிர் போன்றவன். மாப்பிள்ளே இல்லா விட்டால் என்ன? எல்லோரும் வந்து விட்டார்களே என்ற யாராவது சொல்வார் களாறும், அது திருமணத்தினுடைய ஒரு தத்துவத்தைத் தெரியாதவர்கள் சொல்லும் வார்த்தையாகும்.

அதுபோல், தக்கன் செய்யும் யாகத்திற்கு எல்லாத் தேவர்களுமே வக்துகிட்டார்கள். யாகத்திற்கு வேண்டிய பசு வந்துவிட்டது : அடுவந்துவீட்டது. ஆறல் மகா தேவனுக்கு அவிர்ப்பாகம் கொடுக்கவில்லே, கல்யாண மாப்பிள்ளே வராவிட்டாலும், வக்கிருக்க வர்கள் விருந்துண்டார்கள் என்றுல், அது கல்யாணவிருக்கு ஆகாது. அதுபோலவே யாகத்திற்குப் பசு ஆடு இவை வக்றிருக் தாலும், அது வேள்வி ஆகாது. கேவ றுக்கு அவிஸ் கொடுக்காமல், அவனே மறந்து செய்வதனுல், அது வேள்வி ஆக வில்லே: கசாப்புக்கடையாகவே ஆயிற்று. தக்கன் கொட்ல செய்தான். தேவர்கள் சாப்பீட்டபொழுது தாங்கள் மிக நன்ருக வாழலாம் என்றதான் பினத்தார்கள். அது என்ன ஆயிற்ற? அவர்களேயெல்லாம் விர பத்துர் தாக்கும்படி ஆயிற்று.

யாகப்பசு என்று சொல்லது வழக்கம். ஆறல், வேத முறைப்படி செய்த வேள்ளி யாக அதைச்சொல்லமுடியாது. ஆட்டைக் கொல்செய்தான். மகாதேவனுக்கு அளிஸ் தரவில்ல; அதறுல் வேள்ளி ஆகளில்ல; அதறுல் அது சிறந்த நில்யைப் பெறவில்லே என்ற குறிப்பை மணிவாசகர் சொல்சிரூர். தேவர்கள் பெற்றது யாக அவிஸ் இல்லாத தால், அவர்கள் தண்டிலே பெற்ருர்கள்.

இறைவறுக்குக் கொடுக்க வேண்டிய அள்ளை மறந்துவிட்டதால், அது கொலே ஆபிற்று. ஆகவே, தக்கனுடைய தலேயை வெட்டிவிட்டு, அதை அக்கோயில்போட்டு, நம்மை நினக்க மறந்தவனுக்கு இன்ன தண்டினே என்பதை உலகம் தெரிந்கொள்ள வேண்டும் என்பதற்காக, 'இவன் இருக் கட்டும்' என்று, அவனுடைய த?லக்குப் ப**திலாக ஆட்**டுத்தலேயை வைத்துச் சக்டு செய்தான் என்று தக்கயாக சங்காரத்தை இரண்டாவது பாட்டிலே சொல்லுகிருர்.

மூன்ருவது பாட்டிலே, பிரமதேவ னுக்கு ஏற்பட்ட அகங்காரம் காரணமாக, அவனுடைய தல்லையக் கிள்ளி, அதனேக் கபாலமாக ஆன்டவன் கையில் எடுத்து வீரச்செயல் புரிந்தான் என்று சொல்கிருர்.

எங்கும் பரத்தும் இகுதிலத் தாங்கியும் தங்கும் படித்தவன் தாளுணர் தேவர்கள் போங்கும் சினத்துள் அயன்தலே முன்னற அங்கு அச் சுதனே உதிரங்கொண் டானே.

அபறுக்கும் ஐந்து தூல்; ஆண்டவனுக்கும் ஐந்து தூல். இதனுல் அயன் அகங்காரம் அடைந்தான். அதை அடக்குவதற்காக அயனுடைய ஒரு தூலைய ஆண்டவன் கிள்ளி, அதை உலகம் காணவேண்டும் என்று கருதி, அதைப் பிரும்ம கபாலமாகக் கையிலே கொண்டார்.

அடுத்தது சலந்தராசுரன் கதை. அதை நீ‰ப்பூட்டுகிற இடம் திருவிற்குடி ஸ்தலம்.

சலந்தராசரன் யாவருக்கும் இடுக்கண் செய்யுவேண்டிருந்தான். அவினச்சங்காரம் செய்யுவேண்டுமென்று ஆன்டவன் நினத் தான். வேறியர் வடினில் வந்து, 'கான் இவர்களேயெல்லாம் அடக்கப்போகிறேன்' என்று சொன்னுர். அவர் தன் விரலால் தரையில் ஒரு சக்கரத்தை அமைத்தார். சலந்தராசரவேப் பார்த்து, 'இச்சக்கரத்தை எடு; உன்னுடைய ஆற்றிலப் பார்க்கலாம்' என்று சொன்னர். அவன் அதை எடுத்துத் தலேயில் வைத்த உடனே, அந்தச் சக்கரம் சவந்தராசரனுடைய திலையக்கரகர என்று அறுத்து விட்டது. அந்தப் பாட்டைச் சொல்லும்போது, திருமூலர் உள்ளுருகிச் சொல்லும்போது, திருமூலர் உள்ளுருகிச் சொல்லும்போது, திருமூலர் உள்ளுருகிச் எங்கும் கலந் நமென் உள்ள தடுநு பீன் ந அங்க முதர்வன் அருமறை யோதிபால் பெர் நம் சலந்தரன் பேர்செய்ய நீர்மையின் அங்கு விரற் தறித்து ஆழிசெய் நானே.

சாஸ் நேங்கட் கெல்லாம் கல்வ கொள்ற சொக்லப்படுகிற பெருமான் என்று சொல் கிறவர் தன்றேடு தொடர்புபடுத்திச் சொல் கிருர். ' எ ம்கும் கலந்தும்' என்ருல், அவன் இல்லாத இடம் ஒன்றமில்லே. பார்க்கு மிடமெங்கும் இருக்கிரன். அனும், என் மாட்டு எப்படி இருக்கிருள்? என் உள்ளத் இல் எபு இன்ற குு வண் என்கிண் இர். என் தையை உள்ளத்திலே எ. டுக்கான் அவன் என்று சொல்லுகிரர். அடியார்களுடைய உள்ளத் இலே கோயில் கொண்டிருக்கி ஒன் என்று சொல்வது வழக்கம். அவன் நினப் பவர் மனத்தைக் கோயிலாக்கொண்டவன். அதை நாம் பார்க்கும்போது, ஆண்டவள் அடியார்களுடைய இருவுள்ளத்டுல்தானு இருக்கிருள் என்ற கேள்வியும் எயூகிறது. இறைவன் எங்கும் இருக்கிருள் என்று சொல்கிருர். அடியார் உள்ளத்தில்மாத்திரம் இருக்கின் ஒன் என்று சொன்றும், ஏணேய இடத்தில் இல்லே என்பது கெரிகிறது. அது உண்மையாறல், அவன் எங்குமிருக்கி நற என்ற ஐயம் ஏற்படும். அப்டிர் சுவாமிகள். ்கினப்பவர்மனம் கோயிலாக்கொண்டவன் என்று சொல்லியதுசரியா இல்ஃலயா என்று ஐயப்பாடு கூடவே எழகிறது.

இறைவன் எங்கும் இருக்கின் முன் உன்மைரான், இப்பொழுது நம்முடைய மூலவர் இங்கே இருக்கிருர். அவர் தமது பல்கலேக்கழகத்திலும் இருக்கிருர். இன்னும் பல இடங்களிலும் இருக்கிருர். ஆறைல் அவருடைய மனம் போனபோக்கிலே எதுக் தரமாக இருக்கும் ஒரு இடம் விடு ஆகும். இன்னெரு உதாரணம் பார்ப்கோம்.

ஒருவன் அலுவலகத்தில் வேலே செய்கி முன். அங்கே மின்சார விசிறி இருக்கிறது: மணி அடித்தால் ஆள் வருகிறுன்: எல்லா வகையான ஆஃணமையும் கடத்திக்கொண் டிருக்கிருன். ஆறைலும், மாலேயில் மணி அடிக்கவுனே விடுபோக அசைப்படுகிறுன். விடு அத்துளே வசதி உடையதாக இல்லே. இல்லாவிட்டாலும், அங்குப் போக ஆசைப் படுகிழுன். காரணம் என்ன? அலுவலகத்தில் ரை வரையறைக்குள்ளே அடங்க வேலே செய்யவேன்டி இருக்கிறது. சிறந்த ஆணே யாளகை இருந்தாலும் ஒரு கட்டுப்பாட்டுக் குள்ளே வேலே செய்கிருன். ஆனுல், தன் டினம்போனபடி, எதை வேண்டுமானுலும் எடுத்துப் பார்ப்போம் என்ற உரிமை தன் வீட்டில் இருக்கிறது. அதனுல் விட்டுக்குப் போக ஆசைப்படுகின்ருன். அங்குப் போய் கன கு சொக்க சொருபத்தில் இருப்பான்; தன் சக்கியைக் காட்டுவான். அதுபோல், இறைவன் எங்கம் இருக்கிருர்; எல்லோ ருடைய உள்ளத்திலும் இருக்கின்றுர்; என்று லும் சில இடங்களில் அவசரமாக வர் துபோகிருன் ; சில இடங்களில் அலுவ லாகக் கடமைக்காக இருக்கிறவன்போல் இருக்கின்ருன். சில இடங்களில் நடந்து கொண்டே இருக்கிருன். ஆனல், சில இடத்தில், தன்சொந்த இடத்தில் இருக்கிற மாதிரி இருக்கின்ருன்; தனது சைதன்யம் அத்தவேயையும் வெளிப்படுத்திக் கொண்டு. மிக ஈடுபாடாக இருக்கின்ற இடம் எது என்ருல் அதுதான் மிடுப்பவரின் மனம், நூகை விரும்பி, தன் சொக்க இடமாகக் கொண்டு, தன் அருள்முடிவதும் சிரம்பிக் கிடக்கிறது என்று சொல்லும்படி அவன் இருப்பது நிணப்பவர் மனம்.

ஆகையினுல், ஆண்டவணே உளம் கனிந்து, உள்ளன்பினுல் யார் யார் வழிபடு கிருர்களோ அவர்களேப் பார்த்தால், ஆண் டவன் ஒருவன் இருக்கிருன் என்று நடக்குத் தெரியும். ஆண்டவன் இல்லே என்று சொல் கிறவர்களுக்கும் தெரியும். தன்னே ரிரேக் கிறவர்களிடத்திலே சைதன்யத்தை மிகுதி யாக ஆண்டவன் காட்டிக்கொண்டு இருக் கிருன். ஆண்டவன் திருவருள் இவர்கள் மூலமாகத் தோன்றம்படியாக இருக்கிருன். ஆகையால், எங்கும் கலக்த இருக்கும் ஆண்டவன் என் உள்ளத்து எழுகிருன்; எங்கும் இயங்குகிருன்; சைதன்யத்தைக் காட்டுகிருன் என்ற உயர்ந்த உண்மையை இந்தப் பாட்டில் சொல்கிருர்.

எங்கும் கலத்துமென் உள்ளத் தெழுகின்ற். அங்க முதல்வன் அருமறை யோதிபால் பொங்கும் சலத்தரன் போர்செய்ய நீர்மையின் அங்கு விரற்குறித்து ஆழிசெய் தானே.

இப்படி திருவிற்குடியில் ஜலந்தராகரன் வதத்தை நிணக்கும்போது உள்ளத்திலே ஆண்டவன் எழுந்தருளியிருக்கும் கிளர்ச்சி பெற்றதைக் குறிப்பிடுகிருர்.

அடுத்து முப்புரம் செற்ற கருத்தைப் பாடுகிருர். இந்தஊரிலேதான் முப்புரத்தைச் சங்காரம் செய்த வீரச்செயல் ரிகழ்ந்தது என்று சொல்லிக்கொண்டு அதோடுமட்டும் ரின்றுவிடுசின்ருர்கள் மக்கள் என்று கூற சின்றுவிடுசின்ருர்கள் மக்கள் என்று கூற சின்றுவிடுசின்ருர்கள் மக்கள் என்று கூற சின்றுவிடுசின்ருர்கள் மக்கள் என்று கூற சின்றுவிடுசின்ருர்கள் மக்கள் என்று தொல்லிக் கொண்டே இருப்பவர்கள் அறிவு இல்லாத வர்கள். உட்கருத்தை அறியாமல் விணுகச் சொல்கிருர்களே என்று இரங்குகிருர்.

ஆண்டவன் குளிருக்குக் குளிர்ச்சி; தீக்குத் தி; தலேயிலே கங்கையை வைத்த சடையுடையவன். கையிலே நி இருக்கிறது. ஆண்டவன் தண்மைக்கும் இருப்படம்; வெம்மைக்கும் இருப்பிடம். கண்மையைக் காட்டவேண்டுபிடத்தில் தண்மையையும், வெம்மையைக் காட்டவேண்டிய இடத்தில் வெம்மையையும் காட்டுவான்; மின்சாரத் ரிப்ரிஜ்ரேட்டரும் இயங்கு இறது. **多**ணல் மின்சாரத்தினல் ஸ்டவ்வும் இயங்கு இறது. பட்டிக்காட்டான் - விவரம் தெரியாதவன் வேண்டுமானுல் அவன்சொல்லலாம்: ரிப்ரிஷி ரேட்டரைத்தான் மின்சாரம் இயக்கமுடியும் என்று: அல்லது மின்சாரம் ஸ்டவ்வைத் தான் இயக்க முடியும் என்று. இரண்டும்

உண்மை: இரன்டும் பொய். செருப்பை உண்டாக்குகிறது என்பது சரி; கெருப்பைத் தான் உண்டாக்குகிறது என்பது போய். இரண்டும் ஒரே இடத்தில்தான் உண்டா கிறது. கருவிக்குத் தக்கட்டி குவிர்ச்சியும், இயும் பிறக்கிறது. இரன்டுக்கும் மூலமாக இருப்பது மின்சாரம். இப்படி விஞ்ஞானம் காட்டுகிறது ஆண்டவன் திருவுருவத்தை.

இறைவன் புரத்தை எரித்தான்: கங்கை பையும் திலயில் வைத்திருக்கிருன். கங்கை தண்மையானது அல்லவா? அங்கே எப்படி வெம்மை உண்டாகும் என்ற கேட்டால், அதை மின்சாரம் கன்ருகப் புலப்படுத்தும்.

"முப்பும் செற்றனர்" என்ற மூரத்திரம் சொன்னவர் அறிவு இல்லாதவர்கள். மும் மலங்கள் போகவேண்டுமானல், அந்த மும் மலத்தையும் அழிக்கக்கூடிய ஆண்டவன் திருவருள் வேண்டும். மலத்திலிருந்து நீங்கி, இன்பம் காணவேண்டும் என்பது திரிபுரம் எரித்த வரலாறு புலப்படுத்தும். மும்மலங்க எழியவேண்டும் என்பது மிகவும் அவசியம் என்பதைத் திருமூலர் நீண்வூட்டுகிருர்.

முப்புரம் செற்றனன் என்பர்கள் மூடர்கள் முப்புரமாவது மும்மலகாரியம்.

திருக்கட்ஆரில் ஆண்டவன் காலின உதைத்துக் கொன்ருன். இதற்கு யோக முறையிலே ஒரு பொருள் சொல்கிருர்கள். ஆண்டவன் காலச்ம்ஹாரம் செய்ததுபோல் ஆன்டவன் நாழும் செய்ய வேண்டும். கடலூரில் செய்தான். நாம் இந்தக் கடவூரில் அதாவது இந்த உடலில் செய்யவேண்டும். ஆண்டவன் காலால் உதைக்கான். நாம் நம்முடைய நாடிவழியாக் ஓடும் காற்றைக் கட்டுப்படுத்தவேண்டும் என்பதையும் புலப் படுத்துகிருர். இறைவன் அன்று செய்க காரியத்தை நாம் ஏதோ ஒரு கதையென்று நினக்காமல், யோகப் பயிற்சியிலேசெய்து, என்றும் மாழு இனமை உடையவர்களாக நாம் இருக்கவேண்டும்.

காமசம்ஹாரம். இது திருக்குறுக்கை ரிகழ்ச்சியைப் புலப்படுத்து இறது. மனம் பல வழிகளில் படர்ந்து, ஆசை உண்டாக்கும். காமம் என்றுல் மையல். அயிரமாயிரம் கின்களாகப் படர்த்து செல்லும் மனத்தின் அசையை அடிபோடு அழிக்க முடியாது. பரவி இருக்கும் மனத்தை ஒருமுகப்படுத்த வேண்டும். முதலிலே வட்டமாக ஆக்கி, அப்புறம் மையமாக்கவேண்டும். சண்டி மாட்டை வசப்படுத்த முளேயிலே கட்ட வேண்டும். கயிற சுற்றச் சுற்ற அது முனே அருகே வந்துவிடும். அதுபோல், மனத்து அசையைக் கிடரென்று அரக்க முடியாது. இறைவன் என்ற மு2ாயைச் சுற்நீச்சுற்றி வரச்செய்தால் படர்த்திருக்கும் மனம் ஒன்றி விடும். இப்படி மனேலயம் வரும்.

மடுலையம் உண்டாகி. பிறகு இயானம் உண்டாகும், அப்பொழுது மனம் காசம் ஆகும், செயல் மாண்டுன்டும். ஒருமைப் பட்ட மனம் இருந்தால் காமச்செயலே அழிக்கலாம். அதைத்தான் திருக்கு றக்கைச் சம்பவம் உணர்த்துகிறதாகத் திருமூலர் சொல்லுகிருர்.

ஆகையால், நிருமூலர் சொல்கிற அட்ட விரட்டம், ஆண்டவன் அட்ட விரட்டத்தில் செய்த எட்டுவிதமான விரச்செயல்களேப் பற்றிச் சொல்லி; கும்பிடுபோட்டால்மட்டும் போதாது, காமும் அட்ட விரட்டத்தைச் செய்யவேண்டும் அதாவது எட்டுவிதமான வீரம் காட்டவேண்டும்; அறியாமையாகிய அந்தகளேக் கொல்லவேன்டும்; ஆன்டவ னுக்கு நிவேதனம் செய்யாதது பொருள் அல்ல; ஆன்டவனுக்கு கிவேதனம் செய்ய வேண்டும்; மும்மலங்களே அடிப்பதற்குப் பயில் வேண்டும்; யோகப் பயிற்சி செய்து, பெருவாழ்வு பெற வேண்டும்; படருகிற மனத்தை ஒருமுகப்படுத்தி, ஆசையை கீக்க வேண்டும்; ஆண்டவன் செய்த எட்டு விரச்செயல்களே நாழும் செய்யவேண்டும் என்று வற்புறுத்துகிறது.

இலிங்க புராணம்'

## திருப்புகழ் திரு. நா. ப. வேங்கட சுப்பிரமணியம் அவர்கள், திருவாவடு துறை.

கரு?ணபே வடிவாக வ்ளக்குகின்ற ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசுக்தோனம் அவர்களின் திருவடிப்போதுகாருக்கு அடியேனரு மன மார்ந்த வணக்கம் உரித்தாகுக, இவண் எழுக்தருகியிராகின்ற மூலி ங்கவர்கட்கும், திலவரவர்கட்கும், ஏடோப அன்பர்கட்கும் எனது மனமார்க்க வணக்கம்.

திருமக்கிரத்தில் இரன்டாம் தக்கிரம் "அகத்தியம்" முதல் "பெரியாரைத் திணக் கோடல்" வரை இரபுத்தைக்கு பொருள் கனேத் தன்னகத்தே கொண்டோளின் தட அதில் மூன்கு வரு பொருள் "இலிங்க புரணம்" ஆதம் அளகுமுத்த சித்துரு வரிய வெபெருமான் அளகிமல் தீரரகிய ஆன்மாக்கள் இடர்க்கடலிலின் ரம் சிங்கி இன்பத்துறையெய்தி இனேப்பாறவதற்கு இன்றியமையாத மரக்கலமாக சசாறுதி முகத்தினின்று வெபேத ருந்திரபேதமாகத் திருவாய்மலர்க்குருவிய இநாத் தெட்டு சிவா கமங்களில் முதலாவதாகேய காமிகாகமசார மாகும் இரன்டாக்கச்சிரம்.

சிவாகமங்கினக் காடிகம் முதலாக வாதுளம் ஈருக இருபந்தெட்டேன்ற கூறு வது மரபாக இருக்க, மைறு இருமலிதவர் தாம் எடுத்துக்கூறப் புதந்த ஒன்பதாகமன் களில் அம்மபுபு கொள்ளாது "பெற்றகல் ஆகமம் காரணம் காடுகம், உற்றகல் விரம் உயர்சித்தம் வாறுளம், சுற்றக் வியமன மாகுள் காலோத்தரம், துற்றகற் சுப்பிரஞ் சொல்றும் மதுடமே" என்பதை கோக்கு மிடத்து மகுடாகமத்தில் கூறப்படும் கடன காரியத்திற்குக் காரணமாகியதாகக் காரண ஆகமத்தை முதற்கண்ணே கூறியிருக்கக் கூடுமோ? என்று உன்னுகேறுன்.

இம்மையில் ஏற்படுகிற துன்பங்களேக் துடைத்து இம்மையின்பத்தை அடையச் செய்விப்பது புரி அகோர மந்திரமாகையால் அவ்வகோரமக்குர ஸ்ரீ உருத்துரூர்த்தியின் நிலயினே விரிவான விபரமாகச் சொல்றும் கார இகமும் தொடங்கி முடிவிலின்புங் கூட் டும் ஸ்ரீ ஞானக்கூத்தரின் மீலேயினே அல்லது கூத்து சிஃவடிகோ விரிவாம் விளக்கம் கூறு தின்ற மகுடாகமத்தையும் முடிவாகத் தன் அட்கொண்டு திருமந்திரம் ஒளிர்வதை உற்று ரோக்கின் ஆன்மாக்கட்கு இம்மை நலன்செட்ட ஒழுகலாறுகளேயும் இம்மையே அம்மை கலன்சிட்ட ஞானபாத்த ஆற்றை யும் ஒருங்கே காட்ட காரணம்தொடங்கி மகுடந்தில் முடித்து, இவ்விதம் கூறியிருக் சுன் ஈரெனக் கொள்ளவும் கிடக்கின்றது.

இலிங்கபுரணம்: இலிங்கம் புரானம் என்றும் இருசொல்லாலாகிய ஒரு சொற் ிருடர். இலிங்கியன்பதன் தாது அர்த்தம். மகாசங்கார காலத்தின்டோது சகலசேதுற சேதனப் பிரபஞ்சங்களும் லயம் அடைக் ந பின் சிருஷ்டி காலந்திலே அங்ஙனம் உற் பத்தியாகிறமையான் 'லிங்கம்' எனப்படும் எனச் சுப்பிரபேதாகமம் கூறகிறது. இலிவ் கம் பஞ்ச கிருத்தியத்தை விளக்குவது. தோன்றிய பொருள்கள் அழிந்து போகாமல் சிலகாலம் கிலத்து அழிகின்றமையான் ஒவ் வொன்றினும் தோற்றம் இதி சங்காரம் என் றும் மூவகைத் தொழிலும் கிகழ்கின்றன. மகாசிருஷ்டி காலத்தில் எய்தும் படைத் தல் முகலிய கிருத்தியங்களுள் இதியில் ம்முகரிக்கும் மீதித்ராகள்க ம்முமபாறித அடங்குவன என்று பெரியோர்கள் கூறு கின்றனர். ஆன்மதத்துவத்தின்பாற்பட்ட அசுத்தப்பிரபஞ்சம், வித்தியாதத்துவத்தின்

பாற்பட்ட சுக்காசுந்தப் பிரபஞ்சம், சிவ தத்துவத்தின் பாற்பட்ட சுத்தப்பிரபஞ்சம் ஆகிய முத்தி மப் பிபஞ்சுர்தினும் சிருட்டி யாதி ஐந்தொழிலும் சித்தரிக்கப்பட்டிருத்த லாசுவிளங்ததலின் வருடைந்ததியு கடயார், லிங்கம் என்றும் பதமானது. சித்தரிந்தல் எனும் பொருள்படுகின்ற 'லிகி' என்றும் தாதுவினின் நம் பிறந்தமையால் சிவபிரான் கிருஷ்டியாறி ஐந்தொழில்களால் பிரபஞ்சத் தைச்சித்தரிக்கின்றுர் எனப்பொருள்கொள் ளுகின்றுர்.

இங்ஙனம் பஞ்சதிருக்யப் பிரபாவக்கை விளக்கும் லிங்கசப்தமான து இலிங்கத்தின் வியத்தி ஸ்தானமாகிய சைலம் ஸ்பாடிகம் கூறிகம் லோவனம் முதலியவற்றிற்கும் உபசார மாக்டுரத்தினல் வழங்கப்படு இறது. சிவலங்கத்தின் மேற்புறமாகிய ர்க ந லிங்கமெனவும், கிழ்ப்புறமாகிய விந்து பிட மெனவும்ப டும் என்று ஆகமம் கூறுகின் றது. இப்பேடிக்கமு முமையும் நாக பிக்கு மயமேயாம். அதாவது சிவசத்தி மயமாம். ஏழா ந்தந்திரத்தில் அளுதாரத்தைச் சொல்லி, பின்னர் அண்டலிங்கம், பிண்டலிங்கம், சதாசிவலிங்கம், ஆத்மலிங்கம், ஞானலிங்கம் சிவலிங்கம் என ஆறு வீங்கங்கள் கூறப்படு தன்றன. இரன்டாந்தந்திரத்தில் மூன் முவது பொருளாகிய லிங்கபுராணமென்பதில் லிங் கத்தின் விரிவான விழுத்தை அங்கு பரக்கக் காணக்கிடக்கிறது. குறியைக் குறியாது குறிந்தலியும் செறியில் ஒளிர்வது இலிங்கம் எனப்படும். யாவும் எதனிடம் ஒடுங்கிப் பின்ப ஐக்கொடில் நடாத்துகற்கு மூலப் பொருபோ அதுவே இலிங்கம்.

புராணம் - ஒளி, பழமை எனப் பொருள் படும். எனவே, ஆடு முடிவற்றது: முன்னேப் பழம் பொருட்கு முன்ஃப்பழம் பொருளா யுள்ளது: ஒளி மயமாயது. எதவிடத்தில் சக்லமும் ஒடுங்கி, மறபடியும் சிருஷ்டியாதி தொழில் செய்கின்றதோ? அதுதானே பழமைப் பொருளாகும். ஆதலால், இலிங்கம் என்பதும், புராணிமன்பதும் இருபெய ரோட்டுப் பண்பத்தொகையாகக்கொன்டு அப்புரம் பொருளித் தன்னகத்தேகொண்டு விளங்கி வீளக்குவிப்பது எனப் பொருள் காணக்கிடக்கின்றது.

ஆகாயம் ப்ரும்மம் (சிவம்) அடுல் இலிங்கம் உண்மையின், இப்பூதமின்ற நும் ஆன்ம தத்தவம் இந்பத்து நான்மும் அடங்கிய எழம் அடங்கிய பிரேப்போஞ்சமும், வித்தியா தத்துவம் ஏழம் அடங்கிய பிரேப்போஞ்சமும், சிவதத்துவம் ஒரு நம் அடங்கிய பிரேப்போஞ்சமும் தகாயத்தில் நடுது சந்தி யாகின்றன அகாயத்தில் நடித்த சந்தி யாகின்றன அகாயத்தைத் நன் சம்மாக உடையவர் பரம் மொதும், "தகாயர் நக்த மேலேயுள்ள தோதி ' என 'கலிக்க பரம் மேறையிக் கூறப்பட்ட பரஞ்சோத் கைபர் போருளே". அவரேதான் இலிக்க பரமை சப்தார்த்தர்.

இதற்குமுன்பு படுவலிரில் விட்டம் **எட்**டு எனு**ம் ட**ுச்சில் ஒன்பதாவரு பாட லில், "மூலத்துவாரத்து மூரும் ஒருவின, மேலேத் துவாரத்தின் மேறுற சோக்கமுன், கா அற்றுக்காலினக் காய்ந்தங்க யோகமாப்" என்பதும், பத்தாவது பாடலில் " இருந்த மனத்தை இசைய இருந்திப், பொருந்திய லிங்க வெளியது போக்கி" எனும் பாடல் அடிகெரும் இலிங்க புராணம் என்றும் இத் கலேப்பிற்குக் கோற்றுவாயாக இருக்கிறது. "சேணம், கடிவாளம் முதலியவை இர்லாக தும், கட்டாததுமாகிய ஒரு குதிரை. அந பொங்காயக் கடை வழியாக எட்டுடன் நாலதாய் தடுகிறது: அதை ஓடிப் பீடித் நக் கட்ட இயலாது; அதைக் கொடர்ந்து செருங்கி, ஓடி மறித்து உள்ளே வரச் செர்ய வாசிராடி நிலேக்கவேண்டும்; அது நிலக்கக் செய்ய சுகமாம்" என்பதைக் கொங்கணர் கடைக்காஸ்டத்தில் "கட்டாகக் குதிரை பெருங்காயக் கடைவழியே. எட். டெனே நாலதா யேகுதே - ஒட்டி, ஓடி மற்ற டா உள்ளே வரவாசி. நாடி நிலக்கச் நகம்" எனக் கூறப்படுகின்றது. சித் என்ருல் ஞானம். சித்தர் - ஞானிகள். அவர்கள் நூலத் துணேக்கொண்டுதான் ஒருவாறு பொருளே கிர்ணயிக்க வேண்டியிருக்கிறது.

அடிசேர்வம் என்னஎம் ஆநியை நோக்கி முடிசேர் மலேமகஞர் மகளாகித் திடமார் தவம்செய்து தேவர் அறியப் படியார அர்ச்சித்துப் பத்திசெய் தானே.

பக்கிருறி கூறப்படுகின்றது எப்பயனேயும் கருதாது திருவடிப்பேற்றைக் கருதிப் புரியும் பக்குயே சிறந்ததாகும். அந்த நெறியை உலகத்தார் அறிக்து, நன்னிலே பெறக் காட்டுவிக்கும் முறையில் த‰வன் தல்வியர் ஓடிகலாறே சிறந்த எடுத்துக் காட்டாகக் காட்டுவான்வேண்டி, சிவபரம் பொருள் கம் பிரியாசாயகியாரைத் தம்மைப் பத்தியுடன் பூருத்து அடையும் கெறிகாட்டு மாறு, இருவுளங்கொண்டு பருவதராஜகுமாரி யாக அவதரிக்கச்செய்தார். உமாதேவியார் கும்க்கெல்லாம் ஒருமை அன்புகொண்டு எப்படிப் பூசிக்க வேண்டும் என்பதைத் தெரிவிக்கவேண்டி, பருவத ராஜகுமாரியாக இருக்து பூசித்த வரலாற்றை இத்திருமக்கிரப் பாடல் கூறுகிறது.

நிரிகின்ற முப்புரம் செற்ற பிராலோ அரியனென் நெண்ணி அயர்வுற வேண்டா புரிவுமை யாளர்க் நப் பொய்யலன் ஈரன் பரிவொடு நின்று பரிசறி வானே.

கடவுள் தன்னே விரும்புவார்க்கும்.
பூசிப்பார்க்கும், தனது கீர்த்தியைப் படிப்ப
வர்க்கும் மிகமிக எளிமையானவன். கசிந்து
உருகும் செஞ்சந்தே கட்டுப்பட்டொளிரும்
இயல்சினன். இதனுல்தான் அடியார்கட்கு
எளியான் எனக் கூறப்படுதின்றதா/தம் பேருமான் முப்புறத்தனம் செய்தவனும்றதேற என்று நாம் பயப்படவேண்டியதில்ல. முப் புரம் எங்கும் திரிந்து பலரை நலியச்செய்யும் நாட்டம் உடையதாயிருந்தது. கடவுளின் வலிமையை முப்புரம் அடித்தப்பட்டது. அவ்விதம் கம்முயிரும் ஆணவாடுகொண்ட கிலயில் அலேயலுற்றுல் அவ்வாணவாடுயை இறைவன் போக்கியே திருவன் என்ற ஒரு உண்மையையும் மற்றும் பல தத்துவக் கருத்துக்களேயும் தன்னகத்தே கொண்டு மிளிர்வது இப்பாடல்.

ஆழி வலங்கொண் டயன்மால் இருவரும் ஊழி வலம்செய்ய ஒண் சுட ராதியும் ஆழி கொடுத்தனன் அச்சுதற்கு அவ்வழி வாழிப் பிரமற்கும் வாள்கொடுத் தானே.

அதிகாரமல வல்லபம் உடையவரான பிரமனும், திருமாலும் தேயுலிங்க வழிபாடு செய்து நன்மைபெற்ற விஷயம் கூறப்படு பிரமனும் மாலும் கூயனும் கின்றது. துக்கையுமாக இருக்கும் ஒருவரோடொருவர் அறியமாட்டாது ஒருசமயம் உண்மை வாதாடலாயினர். இருவர்களும் தம்மைத் தாமே முதற்கடவுளாவோமெனக் கருடுப் போரிட்டனர். இவர்கட்கு உண்மையை உணர்த்தி நன்மைசெய்ய உன்னி, சிவ பரம் பொருள் இவர்களிடையே ஒளிப்பிழம்பாகத் தோன்றி, செருக்கு அடங்குமாற செய்து காட்டிய திருவண்ணமல் வரலாற்றையும் மற்றும் பல உண்மைகளேயும் தெரிவிப்ப தாகும் இத்திருமந்திரம்.

தாங்கி இருபது தோளும் தடவரை ஓங்க எடுத்தவன் ஒப்பில் பெருவலி ஆங்கு நெரித்து அமராவென் றழைத்தபின் தீங்கா அருள்செய்தான் நின்மலன் தானே.

எவ்வளவுதான் வரத்தாலும் பலத்தா லும் சிரத்தாலும் கைகளின லும் மிக்கோரா யிருந்தாலும், அவ்வரபலம் முதலியவை பயன்படாது. அந்தகையோரும், ஆன்மா வினுள் பொருந்தியிருக்கும் ஆத்மலிங்க சோருபீன வேத கிதமோதிப் பரவிந்தான் பயனடைவர் என்பது முதலான பற்பல தத்துவ நுட்பங்களக் கொண்டது இது. இராவணனுவைன் கமில்யங்கிரியைத்தூக்க முயன்று அடைந்த நில்யின் வரலாறுகளத் தன்னகத்தே கொண்டொளிர்கின்றது. உறுவது அறிதண்டி ஒண்மணல் கூட்டி அறுவகை ஆன்ஐந்தும் ஆட்டத்தன் தாதை செறுவகை செய்து சிதைப்ப முளிந்து மறுமழு வால்வெட்டி மாஃபெற் ரூரே.

புர் சண்டேசுராயனர் முற்பிறப்பில் வேதாகமங்களே ஓதி உணர்ந்து சிவபூசை விதிவமுவாது செய்தமையால் இப்பிறப்பில் இளமைப்பிராயதற்ருனே சகல சாத்திரப்பொருள்களேயும் எளிதிலுணர்ந்து சிவனே எம்மையுடையவனென்றும் மெய் யணர்வினல் சிவன்மாட்டு இடையருது மேன்மேலும் பெருகிவளரும் அத்தியற்புக மாகிய மெய்யன்பே வடிவமாயினர். அவர் செய்யும் பூசை பிறருக்கு விளயாட்டாகத் தோன்றியதாயினும், இடையருத மெய் யன்பிணை செய்யப்பட்டமையாலன் இர உபிர்க்குபிராகிய சிவபிரானுக்கு மிக உவப் பாயிற்று. இந்தநாயனர் சிவபிரானுடைய உண்டையை நீனத்தல் கேட்டல் காண்டல் செய்தபொழுதே கரையுடிக்து அன்பினுலே ஒரு பயனும் கருதாது அவ்வன்புகானே தமக்கு இன்பமாகத் தம்மைமறுக்து வன்ருர்.

இவர் சிவபூசைசெய்யும்போது தக்தை யாகிய எச்சதத்தன் இவர் முதுகில் பல முறை அடித்துக் கொடு மொழிகளேக் கூறவும், தாம் அவற்றைச் சிறிதும் அறிக் திலாது, அவன் பாற்குடத்தைக் காலால்-இடறிச் சிக்தக்கண்டபொழுது தமது பரம பிதாவாகிய சிவபிரானுக்கு அபராதஞ் செய் தமைபற்றி அவன் கால்களேத் துணித்து முன்போலவே பூசிக்கத்துணிக்தமையானும் இவர் தம்மை மறக்து அன்பே மயமாக இருக்காரென்பது பெறப்படுகின்றது.

இப்பக்திபோகத்தாலன்ரே உடனே கருணந்தியாகிய சிவபெருமான் இடபா ரூடராய் வெளிப்பட்டுத் தமது அருமைத் திருக்கரங்களால் எடுத்து 'கீ கம்பொருட்டு உன்னேப் பெற்ற பிதாவை வெட்டினும்; உனக்கு எடும் பிதா' என்றருளிச்செய்து, இவரை அணேத்த இவரது உடல்த்தடனி உச்சுமோர்து இவருக்கு அந்தச் சரீரத்திலே தானே தமது சாருப்பியத்தைக் கொடுக்துத் தோண்டர்களுக்கேல்லாம் தல்மையாகிய சண்டேசுரபுதத்திலே இருத்தியருளினமை யையும் அனேத்தும் நாம் உண்கலமும்உடுப் பனவும் சூடுவனவும் பேறுக என்றருளிச் செய்தமையையும் அன்பு முதிர்ச்சியிலை தம்மை மறந்து பூசிப்பார்க்குச் சிவனருள் கிட்டும் என்பதையும் காட்டுகின்றது இத் திருமந்திரப்பாடல்.

ஓடிவந் தெல்லாம் ஒருங்கிய தேவர்கள் வாடிமுகமும் வருத்தத்துத் தாஞ்சென்று நாடி இறைவா நமஎன்று கும்பேட ஈடில் புகழோன் எழுகவென் ருனே.

மக்களும் தேவர்களும் ஓரோரு சமயம் தெய்வசிந்தனேயில்லாமல் தாமே நித்தியமாக வாழவேண்டுமென எண்ணுவர்; அவ்வெண் ணம் வந்த காலத்து இறைவனுடைய கிக்கி யக் தன்மையை மறந்துவிடுவது இயல்பு. மக்கள் காயகல்பர்தேடி உழல்பவர்: தேவர் கள் அமுதுண்டு வாழ முயல்பவர்; அமுதம் கடைந்த காலத்து உண்டான அலாலவிஷத் கின் கொடுமைதாங்கா து ஒடியும் வாடியும் நாடியும் இறைவனேக் காணமாட்டாமல் அலமந்த அமரர்கள் இறுகியாக, எங்கும் கிறைந்தும் அகத்தும் புறத்தும் கிலத்தும் வளிர்பவன் இறைவன் என்பதையும் அவ தெருவனே சரணம் புகத்தக்க இடம் என் பகையும் உணர்ந்து, இறைவா நம என்று வைபிட இறைவன் அவ்வாலால விஷத்தை உண்டு தனது கண்டத்தடக்கிக் காத்தருளி னமை இப்பாடலில் காணக் கிடக்கிறது.

-உருவாய் அருவாய் உளதாய் இலதாய் மருவாய் மலராய் மணியாய் ஒளியாய்க் கருவாய் உயிராய்க் கதியாய் விதியாய்க் குருவாய் வருவாய் அருள்வாய் குகனே. 'தக்கன் வேள்வி'

## ஆதீன மகாவித்துவான், திரு. கே. ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள், நாகர்கோவில்.

குரு மகாசந்நிதானம் அவர்களின் திரு வடிகளுக்கும், இங்கு விற்றிருக்கும் முனி புங்கவர்களுக்கும், தமிழ்ப்பேராசிரியராய் விற்றிருக்கின்ற தம்வர் அவர்களுக்கும் அடிபேறுடைய வணக்கத்தைக் தெரிவித் வக்கொண்டு. எனக்குக் கொடுத்துள்ள பொருள்பற்றி, குறுகியகாலத்திற்குள் பேசி முடிக்கலாம் என்று நினக்கிறேன். பேசப் போகன்ற பொருள், திருமக்கிரத்திலுள்ள தக்கன்வேள் வி என்பதாகும். இது தக்கன் செய்க வேள்வியைக் குறிக்கும். வேள்வி என்ப ஏ விரும்பீச் செய்யப்படுவது. யாதே றும் ஒன்றை விரும்பிச் செய்வார்களானுல், அது வேள்ளி என்று பொருள்படும். அதைத் தனக்காகவும் செய்பலாம்: பிறருக்காகவும் செய்யலாம்; அல்லது லௌகிகத்திற்காகவும் செய்யலாம்.

குக்கள் ஒரு வேள்வி செய்தான். அந்த வேள்ளியின் சோக்கம் என்னவாயிருந்தது. நக்கனுக்குப் பெரிய ஆணவம் ஏற்பட்ட து. அதிலே ஒரு ஆர்வம் ஏற்பட்டது. அதாவது உலகத்திலேயுள்ள தேவர்களே எல்லாம் அடக்கவேணுமென்றும், தனக்கு அவர்கள் எல்லோரும் கிற்ப்படியவேண்டும் என்றும் எண்ணுகிருள். அந்த அளவில் அவனுடைய வேட்கை நிற்களில்லே. எல்லாம் வல்ல பரம் பொருளாகிய பரமேஸ்வரனே தனக்குக் கிழ்ப்படியவேண்டும் என்றும் எண்ணம் கொண்டான். ஆகவே, சிவபெருமானேயே சோக்கித் தவம் செய்தான். கெப்பருமானே அடக்குவது என்பது முடியாது என்ற ஒரு காரணத்திருல், அதற்கு அவன் ஒரு தந்திரம் செய்தான். தவிர, அவரை சேரடியாகத் தனக்கு அடங்கி நடக்கவேண்டும் என்று சொல்வதும் முறையல்ல. ஆகவே, சிவ பெருமானே நோக்கி வரம் கேட்கும்போது, 'உம்முடைய மனேவியாகிய பார்வதி என் மகளாகப் பிறக்கவேண்டும்' என்று கேட் டான். அப்படியே பிறக்கட்டும் என்று சிவபெருமான் சிறிதும் போசிக்காமல் வரம் கொடுத்தார்.

தக்கன் அதோடுமட்டும் நின்று இவில. மேலும். 'நீரே என் மாப்பிள்ளயாக வந்து கல்யாணமும் செய்துகோள்ளவேண்டும் ' என்றும் கேட்டான். அதற்கும் அவர் ஒப்புக்கொண்டார். அவனுக்கு என்ன கினப்பு என்ருல், இப்படி பார்வதிதேவியங் தனக்கு மகளாகப் பிறந்து, சிவபெருமான் தன் மாப்பிள்ளேயாக வந்துவிட்டால், தான் அவ்விதத்திலே சிவபெருமானேக்காட்டி லும் உயர்ந்தவகை ஆகிவிடலாமே என்பது. ஆனுல், எல்லாம் வல்லவரான பரம்போரு ளாகிய நமது சிவபெருமானே அடக்குவது என்பது முடியக்கூடிய காரியமா? நாமாக @نالا فالا இருக்கால், ரை வரம் கேட்கும்பொழுதே, போசுத்துக் கொடுக் கிரேம் என்று சொல்வோம். பெருமானே எல்லாம்வல்லவகை இருப்பதால், போசிக் காமல் எல்லா வரங்களேயும் கொடுத்தார். ஆனுல், தக்கனுக்கோ இப்படிப்பட்ட ஒரு வரம் கிடைத்துவிட்டதால், அவனிடத்தில் ஒரு அக்க்கையானது ஏற்பட்டு விட்டது. அவன் கேட்ட வரத்தின்படி உமாதேவியார் அவனுக்கு மகளாகப் பிறந்தாள். அதிலே அவனுக்கு ஒரு தனிப்பெருமை. அப்படிப் பிறந்தமகளுக்குக் கல்யாணவயதும் வந்தது. இந்தக் கதை நம்முடைய புராணத்திலே வருகின்றது, இனி, திருமூலர் தரும் பாட்ஃப் பார்ப்போம்,

தந்தைபிரான் வெகுண்டான் தக்கன் வேள்வி வெந்தழல் ஊடே புறப்பட விண்ணவர் [யை முந்திய பூசை முடியார் முறைகெட்டுச் சிந்தினர் அண்ணல் சினஞ்செய்த போதே.

'தந்தைபிரான் வெகுண்டார்' என்பதால் கோபம் உள்ள துபோல் கிவபெருமானக் காட்டுகிருரே தவிர, அது இயற்கையான கோபம் அல்ல. இயற்கையான கோபம் வக்குவிட்டால், அதை உலகம் தாங்கமா? சிவபெருமானுக்கு ஏற்பட்ட கோபத்தினல் திரிபரமே எரிந்தது அல்லவா? ஆகவே, இங்கே அவர் சினம் கொள்ளவில்லே. சினம் கொள்வதுபோல் ஒரு நடிப்பு. எதற்காக அந்தச் சினம்? இந்த உலகத்தைக் திருத்து வதற்காக. அதற்கு அச்சினம் வேண்டியதே. இல்லாவிட்டால் இந்த ஒரு பெரிய உலகம் நல்ல நிலேமை அடைய முடியாது. இது எப்படி இருக்கிறது என்ருல், கம்பெற்ரேர் கள் குழந்தைக்கு வியாதி வந்துவிட்டால், கக்கமுறையிலே சிகிச்சை செய்வதற்காக வைத்தியரிடத்தில் சென்றுகாட்டுகிருர்கள். டாக்டர் அறுவைகிகிச்சை செய்யவேண்டு மென்று சொன்னல், அதற்கும் சம்மதித்து திதிச்சை செய்கின்ருர்கள். அப்பொழுது அந்கச் சிகிச்சையை நாம் ஆர்வத்தோடு டாக்டரைச் செய்யச் சொல்லுகின்ரேம்.

இதைப்போலவேதான் இந்தவுலகத்தில் நடக்கின்ற பலவகையான விஷயங்களேக் கேள்விப்பட்டு, மற்றவர்கள்பால் தமக்கு உள்ள அன்பால் இந்த உலகத்தை உய்விக்க அவர் சில காரியங்களேச் செப்யவேண்டியிருக்கிறது. ஆகவே, தக்கனது வேள்வி தோல்வியடையவேண்டும். அதற்காகவே, தன் மணேவி அவனுக்கு மகளாகப் பிறக்க வேண்டும் என்று கேட்டதற்கும் சினம்

கொள்ளாமல் ஒப்புக்கொண்டார். தன்னே அவன் மாப்பிள்ளேயாக வரவேண்டுமென்று சொன்ன தற்கும் ஒப்புக்கொண்டார். அதன் பிறகு என்ன செய்தார்? தன் மனேவியை அவனுக்கு மகளாகப் பிறக்கும்படி செய்து. அந்த மகளே யாருமறியாகபடி அழைக்குக் கொண்டுசென்று தாம் திருமணம் செய்து கொண்டார். அதனுல் மாமனருக்கு ஒரு அவமதிப்பு ஏற்பட்டது. கனக்குச் சிவ பெருமான் தக்க கவுரவம் கொடுக்காமல் போய்விட்டாரே என்று கோபம் ஏற்பட்டு விட்டது தக்கனுக்கு, அதனுல், அவரைநீக்கி நாராயணமூர்த்தியைக் கூப்பட்டு, தனது வேள்ளிக்குத் கலேமை காங்கம்படியாகச் செய்கான்.

இந்தவகையீலேயுங்கூட அவன் சிவ பெருமான நிக்திக்கும்படியான ஒருசூழ்கில தவிர, உமாகேவியாரையம் ஏற்பட்டது. அழைக்கவே இல்லே. சிவபெருமா றுக்கும் அவன் அழைப்புக் கொடுக்கவில்லே. ஆகவே அந்தவகையிலேயும் சிவபெருமானே இவன் அவமதித்ததாக அயிற்று. ஆகவே, இந்தச் சமயத்தில் உமாதேவி சிவனிடத்திலே சென்று முறையிடுகிருள். இவ்வளவு அவ மதிப்பு ஏற்பட்டும், நீங்கள் சும்மா இருக்கி றீர்களே; ஏன்? உங்களுக்குக் கோபம் வர வேண்டாமா என்று கேட்கிருள். கேட்டும் அவருக்குக்கோபம் ஏற்படவில்லே. அதற்கு மாருக அன்புதான் ஏற்படுகிறது. அதுதான் இந்த உலகத்திற்கு ஒரு எடுத்துக்காட்டாக ஆகும். அப்படித்தான் பெற்ரேர்களும் தங்கள் குழக்தைகளிடத்திலே அன்புகாட்டு இருர்கள். குழந்தை தப்புசெய்தாலும் தாயா னவருக்கு அதன்மேல் கோபம் ஏற்படுவது இல்லே. ஆகவே, பெருமான் தன்னுடைய இடத்திலே இருந்துகொண்டு, வீரபத்திரனே யம். பத்திரகாளியையும் அழைக்து அவர் களேஅனுப்பி அந்தயாகத்தை அழித்துவரச் செய்கிருர்.

ஸ்ரீ ஈமசிவாயமூர்த்தி அச்சகம். — திருவாவடுதுறை, —